
 

 

DOMENICA 25 GENNAIO 2026 
S. FAMIGLIA DI GESU’, MARIA E GIUSEPPE 

 

“Oggi celebriamo la Festa della Santa Famiglia. 

Dio sta realizzando il miracolo più grande della storia, in cui 

trovano compimento tutte le antiche promesse di salvezza… 

questo evidenzia ancora di più il valore della presenza e della 
missione della Santa Famiglia che, nel mondo dispotico e 

ingordo è nido e culla dell’unica possibile risposta di salvezza: 

quella di Dio che, in totale gratuità, si dona agli uomini senza 
riserve e senza pretese… la fiamma d’amore domestico a cui 

il Signore ha affidato la sua presenza nel mondo cresce e 

prende vigore per portare luce al mondo intero. 
 

Mentre guardiamo con stupore e gratitudine a questo mistero, 

pensiamo alle nostre famiglie, e alla luce che pure da esse può 
venire alla società in cui viviamo. Il mondo, purtroppo, ha 

sempre i suoi “Erode”, i suoi miti di successo ad ogni costo, 

di potere senza scrupoli, di benessere vuoto e superficiale, e 

spesso ne paga le conseguenze in solitudine, disperazione, 
divisioni e conflitti. Non lasciamo che questi miraggi 

soffochino la fiamma dell’amore nelle famiglie cristiane. Al 

contrario, custodiamo in esse i valori del Vangelo: la 
preghiera, la frequenza ai sacramenti – specialmente la 

Confessione e la Comunione – gli affetti sani, il dialogo 

sincero, la fedeltà, la concretezza semplice e bella delle parole 

e dei gesti buoni di ogni giorno. Ciò le renderà luce di speranza 
per gli ambienti in cui viviamo, scuola d’amore e strumento di 

salvezza nelle mani di Dio. 
 

Chiediamo allora al Padre dei Cieli, per intercessione di Maria 

e di San Giuseppe, di benedire le nostre famiglie e tutte le 

famiglie del mondo, perché, crescendo sul modello di quella 
del suo Figlio fatto uomo, siano per tutti segno efficace della 

sua presenza e della sua carità senza fine”. 

(Papa Leone) 



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 

 

Il cammino inquieto  
dei giovani. 
 
Giuseppe Frangi 

 
 
C’è in giro un’ansia di verità, soprattutto nei giovani, che fa saltare molti 
schemi "perdenti". Se n'è sicuramente accorto papa Leone. Non è l'unico 
Ci sono due situazioni recenti che suggeriscono una riflessione. La prima: 
sabato 10/1 papa Leone ha ricevuto in udienza i giovani della diocesi di 
Roma. L’incontro era stato organizzato in Aula Nervi, ma l’afflusso di 
ragazze e ragazzi è stato tale che in gran parte hanno dovuto seguire 
l’incontro dagli schermi posti all’esterno. “Ma voi romani siete veramente 
coraggiosi e siete venuti in tanti!”, ha esordito Leone, evidentemente anche 
lui sorpreso da quest’afflusso. 
Seconda situazione: il film di Checco Zalone Buen Camino è il film italiano 
che ha incassato di più nella storia. Sappiamo che al centro della vicenda 
che si svolge sullo schermo c’è il pellegrinaggio a Compostela e in 
particolare il fenomeno abitualmente non registrato, e quindi non 
percepito, di una domanda religiosa che attraversa la vita dei giovani 
d’oggi. Bravo Zalone a intercettarlo e a darne conto con lo stile sfacciato e 
scorretto che lo caratterizza. 
Sono due indizi ai quali se ne possono aggiungere probabilmente altri (ad 
esempio il successo a livello globale di Rosalia, la cantante spagnola 
interprete di un pop latino ibridato di sonorità e temi religiosi). 
Sono indizi nei quali è facile riconoscere caratteristiche comuni. 
Innanzitutto parlano di fenomeni non previsti (anche il papa ne resta 
stupito…) e proprio per questo difficili da inquadrare negli schemi 
consueti. Le biografie di questi giovani sono segnate da sentimenti 
comuni, da una sete di vita diversa, da domande sincere che 
attendono di chiarirsi. 
In particolare, come ha colto con grande acutezza il papa, non sono 
paladini di certezze ma volti di una generazione che, nella confusione 
del mondo che li circonda, si misurano con una dimensione di 
insoddisfazione diffusa con sentimenti di solitudine, delusione, 
smarrimento e noia. Ben consapevole di questo il papa ha ricordato loro 
che “l’insoddisfazione è eco della verità”. “Non deve spaventarvi”, ha 
detto, “perché l’insoddisfazione mostra bene quale vuoto ingombra la 
vita, riducendola a strumento in funzione di altro”. 
Sono giovani che come tutti i loro coetanei si devono rapportare con un 
mondo in cui sono chiamati a vivere ma in cui non si riconoscono; che,  

https://www.ilsussidiario.net/autori/giuseppe-frangi/
https://www.ilsussidiario.net/news/papa-leo-from-chicago-lenigma-prevost-tra-baseball-studi-biblici-e-panini/2919444/
https://www.ilsussidiario.net/news/buen-camino-il-film-senza-il-solito-checco-zalone-perche-fa-ridere-e-pensare/2918376/
https://www.ilsussidiario.net/news/natale-2025-non-vergogniamoci-della-nostra-inquietudine-e-fatta-per-vedere-quel-bambino/2917970/
https://www.ilsussidiario.net/editoriale/2025/12/14/un-incontro-che-supera-ogni-attesa/2914287/
https://www.ilsussidiario.net/news/santambrogio-la-difesa-di-cristo-vivo-viene-prima-di-ogni-calcolo/2912045/
https://www.ilsussidiario.net/wp-content/uploads/2026/01/15/papa_leoneXIV_11_ansa1200.jpg


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

nonostante l’impeto positivo che li contraddistingue, guardano al futuro 
con un’inevitabile inquietudine e che probabilmente fanno i conti con la 
difficoltà a dare solidità ai rapporti di coppia. Non sono giovani speciali 
che hanno la formula della vita nuova in tasca; sono giovani sinceri 
che non hanno messo a tacere o mascherato le domande sul senso 
delle cose e che perciò si sono messi in cerca di “una vita buona e 
vera”, come ha detto Leone: questo è il loro pellegrinare. 
Davanti a giovani così ci si può atteggiare con uno spirito un po’ stupido 
di soddisfazione, con la presunzione di pensarli “tornati a casa”. Oppure 
ci si lascia sorprendere della profondità imprevista della loro ricerca 
e si accetta il fatto che questa loro riemersione interroga innanzitutto 
noi. Ci interroga con le domande che sempre papa Leone ha posto, in 
modo semplice ma anche radicale, nel discorso di chiusura del Giubileo: 
“C’è vita nella nostra Chiesa? C’è spazio per ciò che nasce? Amiamo 
e annunciamo un Dio che rimette in cammino?”. C’è una vita vissuta 
da trasmettere a loro? C’è spazio per la novità d’accento che portano 
con loro? E c’è la l’apertura d’animo per andare incontro a loro come 
ad un’inattesa sorpresa di Dio? 

 

 
«Io chi sono?»:  
c'è una domanda che 
interroga 
l'educazione. 
 
 Matteo Severgnini 
  

 

Durante un dialogo sull’esperienza scolastica, prende la parola una 
studentessa liceale del terzo anno, entusiasta per l’incontro con i primi 
filosofi: «Quelle domande sull’origine e sul destino di tutto sono anche le 
mie, ma il prof, quando ho espresso il mio entusiasmo, mi ha corretto: per 
lui si tratta di uno studio scientifico, che non ha nulla a che fare con la 
mia persona». Le risponde una maturanda: «Partecipando alla giuria 
giovanile di un Festival cinematografico, ho condiviso con altri coetanei il 
nostro apprezzamento per un film che metteva a tema proprio quelle 
domande esistenziali di cui parlavi, ma gli adulti presenti ci hanno 
invitati a concentrare invece la nostra attenzione su altri fattori: 
recitazione, montaggio, fotografia...». 
Colpisce e addolora come spesso noi adulti, spinti magari dalle migliori 
intenzioni (la precisione nella didattica, ad esempio), contribuiamo a 
spegnere il fuoco che abita il cuore dei ragazzi che ci sono affidati, 
anziché ravvivarlo. Forse perché quel fuoco ci fa paura, ci pone  

https://www.ilsussidiario.net/news/chiusura-della-porta-santa-ora-tocca-a-noi-magi-rischiare-ognuno-il-proprio-viaggio/2921266/
https://www.avvenire.it/redazione/matteo-severgnini-4166


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

davanti a questioni scomode, a domande che noi pensiamo di aver 
“risolto” e non vogliamo riaprire. Per questo è una risorsa preziosa che 
sul soglio di Pietro ci sia un ex-insegnante di matematica e fisica, il quale 
ci sprona a «uscire dalle secche» di un’impostazione razionalistica, 
“fredda”, e a «recuperare una visione empatica e aperta a capire sempre 
meglio come l’uomo si comprende oggi per sviluppare e approfondire il 
proprio insegnamento». La domanda che non può mai essere inevasa è 
la grande domanda: io chi sono? «Per questo non si devono separare 
il desiderio e il cuore dalla conoscenza: significherebbe spezzare la 
persona» (Lettera apostolica Disegnare nuove mappe di speranza, 3.1).  
Al contrario, l’educazione è un incontro tra esperienze vive, che 
coinvolge la ragione – come capacità di indagine e discernimento – e 
il cuore, cioè il luogo di quelle esigenze primarie di verità, bellezza, 
giustizia, felicità. Il paradigma è appunto quello delineato da san John 
Henry Newman – dichiarato co-patrono della missione educativa della 
Chiesa – nel suo motto cardinalizio: cor ad cor loquitur, sono i cuori a 
essere in dialogo. 
Leone XIV ci invita a un cammino di conoscenza che non ci vede affatto 
“arrivati”: «Insegnanti e discepoli camminano insieme, consapevoli di non 
cercare invano ma, al tempo stesso, di dover cercare ancora, dopo 
aver trovato». Sono parole pronunciate durante l’incontro con gli 
educatori in piazza San Pietro venerdì mattina, solo poche ore prima del 
dialogo con gli studenti cui accennavo prima, e che riecheggiano quanto 
affermato nella sua prima Lettera apostolica: «L’educazione cristiana è 
opera corale: nessuno educa da solo. La comunità educante è un 
“noi”. Questo “noi” impedisce che l’acqua ristagni nella palude del 
“si è sempre fatto così” e la costringe a scorrere, a nutrire, a irrigare» 
(3.1). 
Queste parole non solo chiamano in causa la nostra proposta di 
educatori ma sfidano la nostra esperienza personale. Infatti, la 
condizione perché l’acqua non ristagni è duplice: occorre una 
sorgente da cui essa continui a sgorgare, e inoltre ci vogliono degli 
argini perché la corrente non si disperda, ma giunga al mare. Ecco, 
questi argini sono da una parte quel “noi”, cioè la comunità entro cui  
la mia persona cresce ascoltando e osservando, e dall’altra la grande 
domanda di significato che si fa preghiera.  
L’educatore, infatti, non è appena un erogatore di conoscenze e di 
istruzioni, ma è anzitutto una persona che ha sempre bisogno di 
imparare, di essere corretto oltre che correggere, e questo accade solo 
dentro un cammino personale condiviso con altri, come affermato dal 
Pontefice nel suo incontro con gli studenti: «L’educazione unisce le 
persone in comunità vive e organizza le idee in costellazioni di 
senso». 
 



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

In questi tempi di grande confusione, incertezza e quindi diffidenza, in cui 
le relazioni tra le persone e gli Stati sembrano sempre più compromesse, 
il Santo Padre ci richiama al fatto che «educare è un atto di speranza» (3.2): 
non a caso, ha dedicato la sua prima Lettera apostolica proprio 
all’educazione.  
 
 

 
Più che ascoltare  
i giovani, 

serve esserci per loro. 
 
Massimo Calvi 
 

 
 
Da qualche tempo, non da poco a dire il vero, quando si parla di questioni 
giovanili una delle argomentazioni più ricorrenti riguarda la (scarsa) 
capacità di ascolto da parte degli adulti, si tratti di genitori, istituzioni, 
politica o società in generale. “Dobbiamo ascoltare i giovani”, si afferma, e 
se già un po’ lo facciamo, allora servirebbe farlo “di più” e “meglio”. C’è 
tanto di vero in tutto questo, però l’impressione è che più ci diciamo 
che i giovani vanno ascoltati, e più i giovani – e non solo perché nel 
frattempo crescono e vengono rimpiazzati da altri – sembrano 
sfuggire ai tentativi di comprensione, perché si chiudono ancora di 
più, o perché le loro istanze si radicalizzano. Generalizzare non si deve, 
è chiaro che l’universo dei giovani non può essere racchiuso in una 
scatola, ma se c’è un racconto mediatico attorno a loro, è con questo che 
ha senso confrontarsi. E la narrazione condivisa ripete che i giovani 
non li si ascolta abbastanza. Forse allora, considerato il fallimento dei 
tentativi, si potrebbe provare a modificare lievemente l’approccio e 
pensare che prima sarebbe utile incominciare ad ascoltare noi stessi, 
cioè noi grandi, o vecchi se si vuole, e poi chiederci se più che 
“ascoltare” i giovani non sia importante innanzitutto “esserci” per i 
giovani, cioè i nostri figli, i loro amici. 
Ma cosa significa ascoltare noi stessi? Essenzialmente tentare un 
onesto confronto come generazione con la responsabilità del 
presente, per chiarire se esistono almeno un paio di punti fermi e 
accordarsi tra noi adulti intorno a cosa sia bene e cosa no. Perché ci 
si può disporre con apertura verso le ragazze e i ragazzi e la direzione dei 
loro tragitti, ma poi se non si è in grado di fissare un orario per metterli a 
letto o per il rientro a casa, tutto diventa difficile.  
 

https://www.avvenire.it/redazione/massimo-calvi-33


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

Ascolto e comprensione sono concetti simili, ma fioriscono se il 
terreno è ricco di confronto e dialogo. Ora, c’è ancora qualcuno là 
fuori capace di essere un esempio, in questo?  
In un momento in cui alla libertà di parola si sta sostituendo la libertà di 
mettere a tacere le parole altrui, dai social, agli eventi, alle redazioni dei 
giornali? Più che ascoltare i giovani, forse si deve ricominciare 
dall’esserci, per i giovani.  
Che non significa, come un po’ semplicisticamente ritiene qualcuno, avere 
ancora la mamma sempre a casa, ma far capire loro che una casa c’è – 
dove, se possibile, costruire buoni e sacri ricordi – una famiglia c’è, e 
fuori dalla porta c’è anche una comunità che non si volta dall’altra 
parte commentando ogni volta che in fondo, cosa sarà mai, sono 
ragazzi, no?  
Esserci significa mettere innanzitutto una distanza, perché i giovani 
devono parlarsi e ascoltarsi per prima cosa tra di loro, sapendo che 
poi, se proprio serve, c’è anche l’adulto, ma, appunto, un adulto, non 
un altro giovane insicuro e soltanto un po’ più vecchio.  
Ascoltare non è aprire le orecchie, ma far arrivare la voce alla 
coscienza.  
In questo senso può far luce il contesto ecclesiale, dove, anche qui, da più 
parti, si riflette sulla capacità di porsi in ascolto delle nuove generazioni e 
del loro bisogno rinnovato di spiritualità, salvo poi dover prendere atto di 
quanto le figure che dovrebbero ascoltare siano sì autorevoli, e capaci di 
coinvolgere, ma numericamente sempre più rare. O a corto di tempo, 
ovvero la condizione fondamentale dell’esserci nel bisogno.  
Insomma, se la vocazione alla presenza è in crisi, incominciamo ad 
occuparlo bene questo spazio vuoto, e con la forza morale che il ruolo 
richiede. Il resto verrà. 
I giovani devono ascoltarsi soprattutto tra loro, tra maschi, tra 
femmine, e anche di più tra maschi e femmine, mentre quello che 
purtroppo si vede è una maggiore fatica al confronto e alla 
comprensione reciproca, tra mondi sempre più pericolosamente 
monadi. È questa incomunicabilità generazionale, che dalle aule di 
scuola sembra riproporsi nelle piazze, nella radicalizzazione delle 
posizioni ovunque, nella difficoltà a riconoscere e poi a tutelare i 
presìdi della democrazia, a doverci preoccupare. In un tempo in cui 
non è difficile scorgere fame e affamati, anche di giustizia, l’urgenza 
diventa parlare di cosa è bene e di cosa è male, non di cosa è destra 
e cosa è sinistra.  
Il compito dei giovani non è così difficile, è quello dei grandi, e dei 
genitori, a essere diventato terribilmente impegnativo. 
 

 
 

 

 
 



 

 

Speciale “settimana dell’Educazione” 

 

Così possiamo aiutare 
i giovani a coltivare la 
loro vita interiore 
 
di Lello Ponticelli 
sacerdote, psicologo, 
psicoterapeuta 
 

 
 
Educare alla vita interiore e saper ascoltare l’inquietudine: espressioni 
di Papa Leone XIV al Giubileo del mondo dell’educazione che vorrei far 
risuonare come consegna e compito all’inizio di questo nuovo anno. «Gli 
studenti – ebbe a dire il Papa – per entrare in contatto con la propria 
interiorità, hanno bisogno di aiuto. E non solo loro. Anche per gli 
educatori, infatti, frequentemente stanchi e sovraccarichi di compiti 
burocratici, è reale il rischio di dimenticare ciò che S. Agostino 
raccomandava, dicendo: “Non guardare fuori. Ritorna a te stesso. La 
verità risiede dentro di te”». Perciò, aggiunge il Santo Padre, «su 
queste strade giovani ed educatori camminano insieme». 
La carenza nella cura della vita interiore, infatti, spesso è alla base di quel 
senso di vuoto di cui tanti giovani soffrono: «Nei casi più gravi – aggiungeva 
Leone XIV – assistiamo a episodi di disagio, violenza, bullismo, 
sopraffazione, persino a giovani che si isolano e non vogliono più 
rapportarsi con gli altri. Penso che dietro a queste sofferenze ci sia 
anche il vuoto scavato da una società incapace di educare la 
dimensione spirituale, non solo tecnica, sociale e morale della 
persona umana». Ma per fare qualcosa o per fare di più, è necessario 
riconoscere, affrontare e superare alcuni ostacoli. Un primo è costituito 
da quella mentalità che stigmatizza l’attenzione all’interiorità come 
fuga intimistica. Seguono, poi, l’attenzione morbosa all’esteriorità, 
all’immagine, al look e ai like, mentre l’interiorità più vera è 
trascurata quando non ridicolizzata. Ma questo prima o poi si paga: 
l’interiorità non ascoltata e lasciata magari allo stato magmatico o coperta 
per vergogna, può irrompere con reazioni ingovernabili che talvolta 
prendono, per paradosso, la forma dell’autolesionismo fisico o psichico. 
Anche la banalità e la superficialità crescente o il vivere secondo le 
emozioni del momento, impediscono sia l’emergere del sentire 
profondo, come il ragionare in maniera motivata e critica. Ci si sta 
disabituando alla riflessione e all’introspezione, ad abitare le 
domande sul “perché” – come motivo, come scopo – e il “per chi” 
delle esperienze, di quanto accade dentro e fuori di noi, quasi come 
fosse un disturbo. Ma sono ancora tanti i giovani che, superati imbarazzo  

https://www.avvenire.it/redazione/lello-ponticelli-2375


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

e paure, sentono il fascino di esplorare, scavare e scalare queste domande, 
alla ricerca di ciò che dà senso e spessore all’esistenza. Lo fanno, però, 
soprattutto se c’è chi li “vede” davvero, donando loro tempo, ascolto, 
presenza discreta e costante, quale umile testimone della fatica e 
della gioia di toccare in prima persona i fondali del proprio cuore. 
Insieme a queste “presenze” significative, è utile offrire anche un tracciato 
fra quei preziosi sentieri che da secoli accompagnano l’interiorità e le 
inquietudini del cuore costellandole di slanci e di bellezza: la recitazione 
per mettere in scena i propri sentimenti, il disegno per dargli forma, la 
musica per dargli spazio e suono, la scrittura per dargli voce, il ballo per 
definirli, le passeggiate in mezzo alla natura per comprenderli, la poesia 
per riconoscerli. Non è scontato che lo si faccia a sufficienza e dovunque. 
Per le comunità cristiane, poi, c’è in aggiunta l’urgenza di favorire 
esperienze vere di silenzio e preghiera, introspezione e meditazione 
profonda, integrando impegno e condivisione con i poveri. Come ha 
fatto e insegnato Gesù con i suoi discepoli e come continua a fare con 
il Suo Spirito, vero “Maestro interiore”. 
«Ecco allora che cosa significa educare alla vita interiore – ricorda 
Papa Leone XIV: ascoltare la nostra inquietudine, non fuggirla né 
ingozzarla con ciò che non sazia. Il nostro desiderio d’infinito è la 
bussola che ci dice: “Non accontentarti, sei fatto per qualcosa di più 
grande”, “non vivacchiare, ma vivi”». 

 

«Mio figlio non viene 
più a Messa».  
Una guida per salvare  
la domenica in 
famiglia. 
 

Luciano Moia 
 

 
 

Per il Congresso Eucaristico nazionale organizzato a Bari nel 2005 fu 
scelto come motto "Senza domenica non possiamo vivere", attribuito ai 
49 martiri di Abitene (nell’attuale Tunisia) che nel 304 preferirono, 
contravvenendo agli ordini dell'imperatore Diocleziano, andare incontro 
alla morte piuttosto che rinunciare a celebrare il giorno del Signore. Nella 
cronaca dell’episodio, Felice, uno dei cristiani sotto accusa, spiega al 
proconsole Anulino i motivi per cui, nonostante il divieto, ha preso parte 
all’assemblea domenicale: «Non ci può essere un cristiano senza il 
giorno della domenica e non si può celebrare il giorno della domenica 
senza il cristiano! Non lo sai, Satana, che è il giorno della domenica a 
fare il cristiano e che è il cristiano a fare il giorno della domenica,  

https://www.avvenire.it/redazione/luciano-moia-139


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

sicché l'uno non può esistere senza l'altro e viceversa? Senza la 
domenica non possiamo vivere». È un’affermazione che anche oggi, oltre 
1700 anni dopo, interroga la nostra coscienza cristiana. 
 

Perché “senza domenica non possiamo vivere”? 
Da molto tempo ci siamo lasciati scippare la domenica senza particolari 
reazioni. Già vent’anni fa, nel corso di quel Congresso Eucaristico, erano 
state sollecitate iniziative, oltre che pastorali, di “resistenza sociale” per 
riaffermare il valore cristiano della domenica, per riappropriarci in qualche 
modo dello spazio eroso dai vari obblighi domenicali diventati pian piano 
ordinari, abituali, normali. I risultati però, dobbiamo ammetterlo, non 
sono stati incoraggianti. A parte qualche iniziativa per chiedere la chiusura 
domenicale dei centri commerciali e dei negozi, rimasta sostanzialmente 
senza esito, non siamo riusciti a cambiare quasi nulla. A partire dalla 
mentalità che ci ha portato a trasformare la domenica in uno spazio 
dove infilare tutte le rimanenze, le incombenze, gli appuntamenti non 
espletati in settimana. La spesa? Andiamo la domenica. Le pulizie di 
casa? La domenica. Il pagamento online delle bollette? La domenica. 
Rispondere a quella decina di mail di cui non siamo riusciti ad 
occuparci? La domenica. E tanto altro. Tutto assolutamente 
inderogabile. Tutto fondamentalmente obbligatorio. Ma è giusto così? 
Proviamo a riflettere insieme. Chiediamoci come dovrebbe essere 
organizzata una domenica cristiana a partire dalla famiglia, dai suoi riti, 
dallo scorrere di appuntamenti e di impegni che dovrebbero essere pensati 
per celebrare la bellezza dello stare insieme, del fare comunità – quella 
domestica e quella allargata ad altre famiglie – del ritrovarsi per rinsaldare 
le relazioni che contano, senza assilli di tempo o di scadenze urgenti. 
Stiamo inseguendo un modello sconfitto dai ritmi della postmodernità 
oppure si tratta di un obiettivo ancor attuale, utile per umanizzare la 
scansione di un giorno speciale, come appunto dovrebbe essere la 
domenica, il giorno della famiglia cristiana, della festa, quindi anche della 
preghiera e della fede condivisa e celebrata? Pensiamoci. 
 

E quando i figli non vanno più a Messa? 
Per due genitori cristiani che si sono spesi con impegno e dedizione 
nell’educazione alla fede non c’è fallimento più profondo della decisione 
dei figli adolescenti di non andare più a Messa, talvolta di chiudere proprio 
la porta a qualsiasi rapporto con la fede. «Ma come, abbiamo sempre 
cercato di essere coerenti con la preghiera in famiglia, la partecipazione 
alla Messa, l’impegno in parrocchia e nelle varie attività comunitarie e 
adesso? Questa è la risposta?». Ebbene sì, succede molto più spesso di 
quanto si possa immaginare. E sarebbe sbagliato farne una tragedia. 
Nello tsunami dell’adolescenza la voglia di prendere le distanze dai 
genitori si manifesta proprio in quegli ambiti che loro sentono più 
importanti per mamma e papà. Non sono diventati improvvisamente  



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

cattivi e insensibili. Non stanno tradendo i valori che abbiamo cercato 
di trasmettere con tutta la coerenza consentita dalle nostre fragilità. 
Semplicemente stanno crescendo. E, nella crescita, c’è un bisogno 
prorompente di cercare strade diverse rispetto a quelle percorse 
insieme ai genitori fino a poco tempo prima. Non è un rifiuto della 
fede, sbagliato parlare di anticlericalismo o addirittura di ateismo. I 
ragazzi stanno solo cercando la propria strada anche nel rapporto con 
la fede e questa ricerca può tradursi in una presa di distanza dalla 
Messa e dalle altre pratiche religiose. Per noi genitori la domenica 
diventa improvvisamente triste e pesante. Ma in quella scelta – che poi 
scelta non è – c’è anche il gusto della sfida ai genitori. È come se ci 
dicessero: vediamo adesso come vi comportate. Vediamo se continuate 
ad andare a Messa anche ora che noi non ci veniamo più. Vediamo se la 
vostra fede è davvero solida. Vediamo che esempio ci date domenica dopo 
domenica. Per i genitori la sfida “anti-Messa” dei figli adolescenti è 
l’ora della prova di maturità. Obbligare? Scegliere la strada del ricatto 
- «Non vai a Messa? Ti sequestro il telefonino» - non servirebbe a nulla. 
Anzi, non farebbe che peggiorare la situazione. Anche nei confronti 
dei nostri figli, la strada del Vangelo dev’essere una proposta, non 
un’imposizione. Inutile anche pretendere di convincerli con le parole, con 
i riferimenti filosofici o teologici. Non c’è gioia più grande per un figlio che 
ha cominciato a studiare filosofia al liceo, della contestazione dei principi 
della fede a colpi di razionalismo e di empirismo. Ho trascorso interi 
pomeriggi domenicali a discutere con mia figlia delle prove dell’esistenza 
di Dio partendo da san Tommaso e da sant’Anselmo. Il miglior risultato è 
stato un pareggio. Eppure ero del tutto consapevole che, soprattutto nella 
mente di un ragazzo avvolto dal fuoco della contestazione globale, la fede 
non è un traguardo che si possa ottenere con i ragionamenti. 
E allora? Non resta che arrendersi? No, la strada più opportuna 
rimane quella del rispetto, della coerenza, della speranza e 
dell’umiltà. Il rispetto serve per evitare scivolamenti autoritari o 
ricatti morali. La coerenza per continuare a partecipare alla Messa 
con serenità e normalità – senza rivendicazioni e senza ostentazioni 
– mostrando che per noi si tratta di un momento davvero importante 
che dà senso alla domenica, la speranza per affidare il futuro dei 
nostri ragazzi nelle mani di Dio. Perché dobbiamo convincerci – ecco 
l’umiltà – che quando si parla di educazione alla fede non tutto 
dipende da noi genitori. Contano anche le proposte ecclesiali che, come 
sappiamo, non sono sempre in sintonia con il gusto e le richieste dei 
ragazzi. Conta la scuola, contano gli amici, conta il contesto in cui il 
ragazzo vive. E, alla fine, conta la qualità della nostra silenziosa 
testimonianza cristiana. Magari passeranno anni, magari servirà un 
evento inatteso, anche drammatico, magari occorrerà attendere la stagione 
dell’amore, quello importante, quando tutto si rimescola e si definisce, ma  



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

quella testimonianza radicata nel cuore dei nostri figli prima o poi 
germoglierà con frutti di bene. E, magari da lontano, senza pretendere di 
restaurare stagioni che non potranno più tornare, attenderemo ancora con 
gioia l’arrivo della domenica. 
 

È davvero possibile riorganizzare la domenica? 
La nuova iniziativa lanciata in queste settimane per mettere in discussione 
la logica dei centri commerciali e degli altri negozi sempre aperti sembra 
concentrare il problema sugli acquisti domenicali. Ma è davvero così? Se 
tante famiglie cristiane, anche praticanti, anche impegnate in 
parrocchia, trascorrono qualche ora insieme al centro commerciale 
per la spesa settimanale, è colpa del centro commerciale aperto o 
della famiglia stessa che considera attrattivo quello spazio? Oppure 
dobbiamo prendercela con un’organizzazione sociale come la nostra che, 
soprattutto nei grandi centri urbani, consuma tempi ed energie, spazi e 
occasioni relazionali, tanto che durante la settimana sembra impossibile 
trovare un momento libero al di là del lavoro e dell’ordinaria gestione della 
casa, presi come siamo da assurdi vortici di urgenze? Probabilmente 
nessuna di queste domande va al cuore del problema. Facciamo un’ipotesi 
pressoché irrealizzabile. Se da domenica prossima tutti i centri 
commerciali, i supermercati e i negozi decidessero di rimanere chiusi, cosa 
cambierebbe? Solo un’ipotesi, come detto, perché interpellati sulla 
questione tutti i marchi più importanti della grande distribuzione si sono 
già detti contrari. Quindi non succederà, ma se succedesse? Le famiglie 
ritroverebbero ritmi e appuntamenti più adeguati alla celebrazione 
domestica e religiosa della domenica? Le chiese, liberate dalla 
“concorrenza” dei centri commerciali, tornerebbero a riempirsi di fedeli? I 
soldi risparmiati grazie all’azzeramento dei costi di apertura e degli 
stipendi domenicali degli addetti finirebbero davvero, come auspicato, a 
sostenere iniziative a vantaggio delle famiglie? Evidentemente no. E chi 
immagina il contrario ha smarrito le misure della realtà. La domenica non 
tornerà ad essere a misura di famiglia grazie alla chiusura dei centri 
commerciali, ma solo per le scelte che le famiglie stesse sapranno compiere 
per riorganizzare in modo ragionevole il loro tempo insieme. Se il problema 
fosse solo quello di evitare l’apertura domenicale del centro commerciale 
per trovare il tempo della Messa, basterebbe decidere di partecipare tutti 
insieme, genitori e figli, alla liturgia prefestiva del sabato sera, che assolve 
pienamente il precetto. Ma, evidentemente, non è solo questo. Il problema 
non è il centro commerciale aperto, ma l’identità stessa della famiglia 
che, nella confusione dei ruoli e degli obiettivi di questi ultimi 
decenni, ha smarrito anche tempi e modi della sua ritualità 
domenicale. Un aspetto che sarebbe sbagliato considerare solo 
accessorio perché la famiglia vive anche di consuetudini, di 
tradizioni, di appuntamenti entrati nel paradigma delle relazioni. 
 



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

Stiamo davvero perdendo le ritualità familiari? 
Sarebbe facile rispondere guardando le statistiche. Perché – potremmo 
dire - le famiglie si stanno sempre più disgregando, perché quelle “nuove” 
non riescono a rimpiazzare la perdita di quelle che non ci sono più per 
motivi anagrafici o sono diventate disfunzionali per patologie relazionali. 
Perché le famiglie con figli, che già adesso in alcune regioni sono in 
minoranza rispetto agli altri modelli familiari, saranno superate dal punto 
di vista numerico dalle famiglie senza figli entro il 2040. Ma le statistiche, 
se sono preziose per darci la misura della realtà, non spiegano perché le 
cose vanno proprio in quel modo. Ora, per capire la perdita di qualità delle 
domeniche in famiglia, dobbiamo andare un po’ più a fondo. Spieghiamo 
prima di tutto perché – al di là degli aspetti riguardanti la fede che 
vedremo tra poco – la domenica rappresenta per la famiglia un 
momento insostituibile. E perché quelle ritualità domestiche, che si 
stanno perdendo, rappresentavano un momento d’approdo 
importante per tutta la famiglia. Fino a qualche decennio fa la domenica 
delle famiglie cristiane ruotava in gran parte intorno alle proposte e ai 
tempi della comunità. La Messa del mattino, il pranzo in famiglia, le 
iniziative ludico-formative del pomeriggio. Erano momenti attesi non solo 
per i contenuti e il significato di quegli appuntamenti, ma per l’incontro 
con le altre famiglie, per rinfocolare il senso di comunità, per lo scambio 
di esperienze e di opinioni. Erano momenti che, in modo semplice, 
regalavano serenità interiore, che nutrivano il bisogno di senso e di 
spiritualità (la Messa), che alimentavano la gioia della condivisione e della 
convivialità domestica (il pranzo in famiglia), il piacere dell’amicizia e del 
rapporto sociale (le iniziative pomeridiane in parrocchia).  Sarebbe 
sbagliato pensare che tutto questo appartiene al passato. In alcune 
comunità, soprattutto per le famiglie che hanno figli in età scolare, queste 
proposte funzionano ancora, anche se in misura molto inferiore rispetto al 
passato. Ma ci sono anche comunità – e le statistiche ci dicono che sono 
la maggioranza – che fanno fatica a mantenere la loro funzione di polo 
aggregante. Il grande esodo del “dopo Cresima”, che vede i giovani 
allontanarsi in modo purtroppo sistematico, rende spesso problematica 
anche la presenza dei genitori. Resistono quelle comunità in cui sono sorti 
progetti coinvolgenti di presenza e di partecipazione. I gruppi famiglia sono 
un esempio interessante in questa direzione. Laddove c’è stata la capacità 
e la competenza di mantenere vivo il desiderio di confrontarsi, di 
approfondire insieme, di ritrovarsi per il gusto di vedere il mondo nella 
prospettiva della famiglia, il modello domenicale tradizionale in qualche 
modo resiste. E si tratta di un momento di ristoro spirituale che nutre sia 
la vita della coppia, sia che continua a rappresentare una testimonianza 
importante per i figli adolescenti, anche quando hanno scelto altre strade. 
 
 



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

Ma qual è la domenica della piccola Chiesa domestica? 
Non si tratta naturalmente dell’unico modello di domenica cristiana in 
famiglia. La ritualità può cambiare, gli impegni si possono diversificare, la 
presenza in parrocchia non è l’unica modalità per vivere cristianamente la 
domenica familiare. Anzi, una delle intuizioni più originali del Concilio 
Vaticano II – i cui documenti adesso papa Leone sta rilanciando e 
approfondendo nelle sue catechesi del mercoledì – è quella della famiglia 
come piccola Chiesa domestica. Cosa vuol dire? Famiglia e Chiesa 
non sono in alternativa, non sono due ambiti staccati e 
incomunicabili. La famiglia, che precede la Chiesa sul piano storico 
ed ontologico, è già piccola Chiesa domestica, in quanto assemblea – 
il significato greco di ecclesia – che si forma, cresce e si sviluppa nella 
prospettiva dei valori fondamentali, l’amore e la vita. Si tratta di un 
concetto importantissimo di cui si è parlato molto senza mai tradurre 
davvero quella meravigliosa intuizione conciliare in prassi pastorale. 
Solo durante il Covid, quando le celebrazioni in chiesa erano sospese, si è 
tornati a parlare del valore della liturgia familiare, del significato anche 
ecclesiologico di un momento che, pur vissuto tra le pareti di casa, 
riassume totalmente la pienezza della fede. Ecco perché diciamo che i 
genitori sono i primi educatori alla fede dei loro figli, ecco perché la teologia 
ci spiega che l’amore tra genitori e figli rimanda alla “pericoresi trinitaria”, 
cioè la meravigliosa danza che lega con l’amore eterno Padre, Figlio e 
Spirito Santo. Un concetto difficile se pretendiamo di razionalizzare nella 
sua profondità e vastità il misterio trinitario, ma straordinariamente 
semplice ed immediato se, come ci suggerisce la teologia nuziale, 
prendiamo ad esempio i legami d’amore familiare.  
Perché diciamo questo? Per dimostrare la piena legittimazione della 
famiglia a considerarsi e ad agire come piccola Chiesa domestica che, 
anche nell’organizzazione della domenica, può scegliere strade 
alternative, pienamente e profondamente cristiane. Allora, fermo 
restando l’appuntamento con la Messa domenicale, una passeggiata in 
campagna insieme ai figli che si trasforma in momento di dialogo, in 
osservazione grata e stupita della natura, in gioiosa condivisione di una 
spiritualità che nasce dalla bellezza del Creato non può rappresentare una 
lieta celebrazione della festa domenicale? E andare al cinema insieme? E 
a visitare un museo? Anche qualche lavoretto di ordinaria manutenzione 
della casa, se affrontato in una logica di sostegno reciproco per educare i 
figli ad offrire il loro contributo alla gestione dell’abitazione familiare, non 
va considerato un modo disdicevole per celebrare la domenica. Potremmo 
dire che la parola magica per definire il senso familiare della festa è 
“insieme”, ma oltre l’ordinario. Occorre cioè puntare su proposte – e 
davvero la fantasia di ciascuno può inseguire percorsi senza fine – che 
sappiano “segnare” la domenica con il gusto e l’originalità di qualcosa che  
 



 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

rompe gli schemi del resto della settimana. Perché “insieme” definisce 
davvero la ritualità familiare della domenica. 
 
 

 
Coltelli a scuola: 
nessun metal detector 
può sostituire un 
educatore 
 

Roberto Colombo 
 

 
 
L’accoltellamento mortale di uno studente nell’Istituto Einaudi-Chiodo di 
La Spezia, per mano di un suo compagno di scuola diciannovenne, ha 
ferito la coscienza di tutti non meno di quanto la lama fendente ha trafitto 
il torace di Abanoud. Siamo anche noi lesi esizialmente, perché nel cuore 
di ciascuno alberga il genuino desiderio della vita, non della morte; 
quello dell’amicizia, non dell’odio; della pace, non della violenza; del 
perdono, non della vendetta; quello della felicità, non della 
sofferenza. 
Non siamo fatti per incassare senza dolore un colpo come questo. Anche 
la frequenza con cui, negli ultimi mesi e giorni, dal mondo ci hanno 
raggiunto notizie di aspri combattimenti che lasciano sul campo tanti 
caduti, di famiglie bruciate dal fuoco di guerra e città sventrate dai missili, 
di bambini falcidiati dalla denutrizione bellica e ospedali distrutti che non 
possono più curare i malati, di manifestanti uccisi nelle piazze e pene 
capitali sommarie – anche questo immenso e reiterato dramma umano – 
non è capace di assuefare il nostro cuore alla violenza che distrugge la 
vita, alla vendetta che arma la mano, al potere che schiaccia l’altro per 
affermare sé stesso. No, ci ribelliamo. 
 

L’irriducibile grido della vita 
Ci si può adattare a tanti eventi e cambiamenti nel mondo, alcuni 
inimmaginabili uno o due decenni fa. È la strategia del “coping” fisico, 
cognitivo ed emotivo che la fisiologia e la psicologia documentano in 
diverse situazioni individuali e sociali. Diventiamo capaci di convivere con 
i mutamenti climatici, l’inquinamento dell’aria e dell’acqua, lo stress da 
studio o da lavoro, le nuove tecniche di comunicazione ed 
insegnamento, l’intelligenza artificiale, schieramenti geopolitici inediti e le 
loro conseguenze sociali ed economiche. 

https://www.tempi.it/author/roberto-colombo/
https://www.corriere.it/cronache/26_gennaio_17/la-spezia-studente-ucciso-abu-atif-scuola-compagni-5ebcf880-d210-46dd-84d8-1b47a58a7xlk.shtml
https://www.tempi.it/ai-sacconi-libro-futuro-lavoro-macchine-liberta/


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

Ma non riusciamo a silenziare il grido del nostro cuore inquieto che 
va alla riscossa dalla nostra apparente nullità, debolezza, confusione 
o cattiveria. L’evidenza e l’esigenza, l’urgenza che ci fa domandare 
per tutti quello che chiediamo per noi: il riconoscimento che “io” 
sono, che “tu” sei, che “noi” ci siamo perché fatti da un Altro non per 
la morte, ma per la vita. «Dio non ha creato la morte e non gode per 
la rovina dei viventi. Egli infatti ha creato tutto per la vita; le creature 
del mondo sono sane, in esse non c’è veleno di morte, né gli inferi 
regnano sulla terra» (Sap 1, 13-14). 
Quanto accaduto nell’Istituto ligure – quel male senza “pietas” che ha fatto 
alzare il coltello di uno studente contro un ragazzo come lui – qualunque 
ne sia stato il movente remoto e prossimo, ci inquieta sino alle ossa, scuote 
dal torpore della coscienza questi giorni in cui da poco sono tornati in aula 
professori e studenti, fa scrutare i nostri figli con occhi più attenti, carichi 
di domande e di timori. 
 

Oltre il detector, il rischio educativo 
L’educazione è un rischio, è sempre un rischio perché fa i conti con 
la libertà dell’altro, e ci chiede di farli con la nostra. Ma senza il 
rischio dell’educazione, cui è impossibile sfuggire, non vi è presente 
e non vi sarà futuro per noi e per i ragazzi. Quel che è successo a La 
Spezia ci richiama tutti – genitori e insegnanti – che oggi la 
responsabilità educativa, più greve rispetto al passato, è diventata 
cruciale. 
Nessun inasprimento disciplinare, strategia di sorveglianza oculare o 
elettronica, e richiamo al rispetto delle regole – pur doverosi in alcune 
circostanze – potrà vicariare una presenza educativa che non si pone in 
una famiglia, in una scuola o in una comunità. Ed educare significa 
anzitutto scoprire le domande irriducibili che sono nel cuore dei 
ragazzi così come nel nostro, dalle quali sempre partire (e ripartire 
ogni volta, come la prima volta che ti sei seduta ad ascoltare tuo figlio 
o sei entrato in classe). 
Quando si varca la soglia della scuola ogni mattina, più che il “metal 
detector”, agli insegnati serve il “detector del cuore”, la disposizione 
a scoprire e lasciarsi provocare e lanciare nell’avventura educativa 
dalle domande profonde, radicali che i loro allievi nascondono dentro 
di sé e che urgono, anche solo tentativamente, incipientemente una 
risposta che essi non possono darsi da soli (e neanche noi). Essa viene 
da un Altro. 
 

Nel più bel giorno della loro vita, come lo è stato per la nostra.  
Non sono gli scrupoli per la sicurezza a scuola che eviteranno tragedie 
come quella di pochi giorni fa e faranno diventare grandi, adulti i nostri 
studenti. Scrive Albert Camus: «Non è attraverso degli scrupoli che l’uomo  
 

https://www.tempi.it/fascino-drammatico-educazione/


 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 
diventerà grande; la grandezza viene per grazia di Dio, come un bel giorno» 
(Taccuini, 1935-1959). 
 

Un ponte per scavalcare l’abisso del male 
L’educazione non previene il compimento il male che non vogliamo, 
ma rende possibile vivere il bene che desideriamo. E dove si afferma, 
si coltiva il bene, lo spazio del male si restringe sempre di più. Il male 
inferto non cancella il male ricevuto: lo riproduce, lo perpetua. 
«Abyssus abyssum invocat» (Sal 42, 8) dice la Bibbia. Il male è un abisso 
insondabile, per non essere risucchiati dal quale serve un ponte per 
scavalcarlo. Un ponte che ci trasporta verso il bene, attraverso il bello 
e il vero che possiamo incontrare nella vita, perché il Bello e il Vero 
sono venuti per primi incontro a noi quando Dio si è fatto uomo in 
Gesù di Nazareth. 
Neppure l’amicizia che ci lega, l’amore fra una donna e un uomo, l’affetto 
che unisce figli e genitori, la fraternità in Cristo, impedisce di dover fare i 
conti con il male che è in noi e nell’altro. Chi ci sta accanto in casa, a 
scuola, al lavoro, in chiesa, nelle piazze o nella politica può diventarci (o 
apparire ai nostri occhi) nemico. E accade anche il reciproco: i nemici 
possiamo essere o sembrare noi. L’ambizione, la competizione, l’invidia 
della grazia altrui, la voglia di potere, il non saper riconoscere i propri limiti 
e domandare un aiuto, sono i più potenti catalizzatori dell’inimicizia 
(talvolta anche mortale) che scoppia. 
 

Il miracolo di amare il nemico 
La questione non è cercare di non farci dei nemici o non risultare nemico 
di nessuno. Per chi vive intensamente, attivamente, operosamente in 
mezzo alla gente, è impossibile. Anche Gesù aveva degli avversari, che lo 
hanno messo in croce. È stato tradito da un amico. Molti lo hanno 
considerato loro nemico, quelli che allora detenevano il potere religioso e 
politico. 
Il miracolo, la grazia che possiamo solo domandare per noi e per i 
nostri figli, non è quella di non incontrare chi ci può fare del male, 
ma di amarlo, vincendo l’odio con la forza dell’amore, non delle armi. 
Lo straordinario sta qui. Amare chi ci vuole bene riesce a tutti. Un 
giorno, alla fine del tempo, non sarà questo il nostro merito. «Se 
amate quelli che vi amano, quale merito ne avete? Non fanno così 
anche i pubblicani? E se date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che 
cosa fate di straordinario? Non fanno così anche i pagani?» (Mt 5, 46-
47). 
 

 

 
 
 

 



 

 
 

 

 

 



 

SpazioADO è un ambiente dedicato ad adolescenti e giovani dai 14 
anni in su. 
E’ aperto dal lunedì al giovedì presso l’Oratorio di Macherio (dalle 15:30 
alle 18:30) come luogo dove studiare, condividere tempo e passioni, 
trovare accoglienza e ascolto.  
Il pomeriggio prevede uno spazio per lo studio, un momento di 
merenda condivisa e tempo per il gioco e la relazione, la giornata si 
conclude con chi lo desidera con un momento di preghiera. 
Un’occasione per incontrarsi, conoscersi e crescere insieme. 
 



 



 



 

 

 

 

Adotta una 

tegola! 

 

Contribuisci a far rinascere il nostro Cineteatro 
Il nostro amato Cineteatro Santa Maria ha bisogno di noi. Dopo anni di 
onorata carriera, il tetto mostra i segni del tempo. Per riportarlo allo 
splendore di un tempo, abbiamo bisogno del tuo aiuto. Adotta una tegola! 

Come puoi fare la differenza? 
Adotta una tegola: Con una piccola donazione, sostituirai una tegola 
danneggiata e diventerai parte integrante della storia del cinema.  
Diffondi la voce: Condividi questa campagna sui tuoi social. Ogni 
condivisione ci aiuta a raggiungere più persone. 
Partecipa agli eventi: Ti invitiamo a partecipare alle serate speciali che 
organizzeremo per ringraziare tutti i donatori. 
 

Perché è importante salvare il Cineteatro Santa Maria? 
Un pezzo di noi: Il Cineteatro è un simbolo della nostra comunità. 
Preservarlo significa custodire un pezzo della nostra storia. 
Un luogo di cultura: Riportando il cinema al suo antico splendore, 
offriremo alla comunità un luogo dove vivere nuove esperienze culturali. 
Un futuro per tutti: Restaurare il Cineteatro significa garantire alle future 
generazioni un luogo dove creare ricordi indimenticabili. 
Unisciti a noi e dai il tuo contributo per far rinascere il cuore pulsante 
della nostra parrocchia e del nostro paese. 

 

* OFFERTA PER “ADOTTARE UNA TEGOLA”: € 50 
…ma, tranquillamente, ciascuno potrà offrire 

quello che può o che desidera. Grazie! 
Costo totale: € 191.600 

I lavori inizieranno a Giugno 2026 
 

Modalità di Pagamento 
Bonifico Bancario: IT08P0623032540000015300706 

 

Resoconto al 18/1/2026 

* N° tegole 4285. Restano da coprire n° tegole 1456 
Offerte raccolte: € 121.970 

 



 

 



 

PARROCCHIA S. MARTINO V. BIASSONO 
www.comunitapastoralebms.it 

 

ORARIO DELLE S. MESSE  
 

PRE-FESTIVA – SABATO: * ore 17,30  
FESTIVA -DOMENICA: * ore 8,00 Chiesa di S. Francesco alle Cascine  
* ore 9,00 - * ore 10,15 - * 11,30 - * ore 17,30 
FERIALI da Lunedì al Venerdi: * ore 9,00  * ore 18,30.  
                                  Sabato: * ore 9,00 
 

SEGRETERIA PARROCCHIALE (039 2752502), via Ansperto 1 
email: sanmartinobiassono@gmail.com 

Da Lunedì a Venerdì: dalle 16,00 alle 18,30 
Lunedì – Mercoledì – Sabato: dalle 9,30 alle 11,00. 

 

SEGRETERIA ORATORIO (039 2752302), via Umberto I, 12 
email: oratoriobiassono@gmail.com 

L’ Oratorio è APERTO da LUNEDI’ a DOMENICA:  
dalle 15,30 alle 18,30 

 

ASSOCIAZIONE AMICI DELLE MISSIONI, ex-oratorio femminile, 
Il mercoledì, il giovedì e il sabato: dalle ore 14,30 alle ore 17,00.   

 

PUNTO PANE ex-oratorio femminile, 
Giorno di distribuzione: giovedì dalle ore 10 alle ore 11,30. 

 

BANCO DI SOLIDARIETA’: “MARIO E COSTANZA” (371 4614735) 
ex-oratorio femminile 

il mercoledì e giovedì: dalle ore 17,00 alle ore 19,00 
 

CINE-TEATRO S. MARIA, via Segramora, 15 
email: info@cineteatrobiassono.org 

www.cineteatrobiassono.org 
Tel: 039.232.21.44 (anche WhatsApp) 

 

CENTRO DI ASCOLTO, P.zza S. Francesco.  
email: centroascoltobiassono@gmail.com 

Il Sabato: dalle 15,00 alle 17,00. 
Il Mercoledì: dalle 17,30 alle 19,00. 

Per qualsiasi informazione e/o comunicazione: 
tel. da Lunedì a Venerdì dalle 18,00 alle 19,00 al n°: 3534085246. 

 

LABORATORIO DI ITALIANO PER STRANIERI, P.zza S. Francesco. 
email: centroascoltobiassono@gmail.com 

Il Mercoledì e Giovedì: dalle 10,00 alle 11,30. 
Il Giovedì dalle: 14,45 alle 16,15. 

Per qualsiasi informazione e/o comunicazione: 
tel. da Lunedì a Venerdì dalle 18,00 alle 19,00 al n°: 3534085246. 

http://www.comunitapastoralebms.it/
mailto:sanmartinobiassono@gmail.com
mailto:info@cineteatrobiassono.org
http://www.cineteatrobiassono.org/
mailto:centroascoltobiassono@gmail.com
mailto:centroascoltobiassono@gmail.com


 

GRAZIE: 

 
* Grazie a tutti coloro che, continuano a donare la loro 

offerta per sostenere le spese ordinarie della Parrocchia 
Segnaliamo l’IBAN della Parrocchia su cui poter fare 

direttamente il versamento: 
IT 08 P 06230 32540 000015300706 

 
* OFFERTE BENEDIZIONI NATALIZIE: € 33.000 

* AVVENTO DI CARITA’: € 5.210 
* SALVADANAI RAGAZZI/E: € 605 

 

AVVISI 
 

* DOMENICA 1/2: GIORNATA DEL RINGRAZIAMENTO 
S. MESSA E BENEDIZIONE DEI TRATTORI. 

 

* VENERDI’ 6/2 ore 21: S. MESSA NEL 4° ANNIVERSARIO  
DELLA MORTE DI DON SIMONE. 

 

* GIORNATE EUCARISTICHE (SS. 40 ORE): 
dal 12 al 15 Febbraio 

 
* CELEBRAZIONE dei S. BATTESIMI: 

* DOMENICA 8/2 ore 16 
* DOMENICA 12/4 ore 16 

* DOMENICA 24/5 ore 16 

* DOMENICA 14/6 ore 16 
* DOMENICA 12/7 ore 16  

 

DIOCESI DI MILANO * DECANATO DI LISSONE. 

CONSULTA PER LA DISABILITA’. 
Vorremmo garantire la presenza di una interprete LIS alla S. 
MESSA DOMENICALE delle 10.30 presso la parrocchia S. 
GIUSEPPE ARTIGIANO a Lissone in via E. Fermi 1.  
Questa iniziativa è rivolta a tutte le persone sorde che abitano 
il decanato e anche i decanati vicini. Ecco le date:  
 

22 Marzo 2026; 
19 Aprile 2026;  

 

17 Maggio 2026;  
21 Giugno 2026 
 

 


