
 

 

 

La voce 
di Sovico 

 NOTIZIARIO 

DELLA 

PARROCCHIA 

CRISTO RE 

 

 

 

  

    

 

 
 

 

 
 
 

DOMENICA 25 GENNAIO  2026 
FESTA della SACRA FAMIGLIA  

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

 
 

 

n. 1575 Anno XXXIV 

25 gennaio 2026 

Piazza V. Emanuele II, 13 - Mail redazione: parrocchiadisovico@libero.it - 

don.gi.maggioni@gmail.com -  www.comunitapastoralebms.it 
 

  

 



2 
 

S. FAMIGLIA DI GESU’, MARIA E GIUSEPPE 
 

“Oggi celebriamo la Festa della Santa Famiglia. 

Dio sta realizzando il miracolo più grande della storia, in cui 

trovano compimento tutte le antiche promesse di salvezza… questo 

evidenzia ancora di più il valore della presenza e della missione della 

Santa Famiglia che, nel mondo dispotico e ingordo è nido e culla 

dell’unica possibile risposta di salvezza: quella di Dio che, in totale 

gratuità, si dona agli uomini senza riserve e senza pretese… la fiamma 

d’amore domestico a cui il Signore ha affidato la sua presenza nel mondo 

cresce e prende vigore per portare luce al mondo intero. 
 

Mentre guardiamo con stupore e gratitudine a questo mistero, 

pensiamo alle nostre famiglie, e alla luce che pure da esse può venire alla 

società in cui viviamo. Il mondo, purtroppo, ha sempre i suoi “Erode”, i 

suoi miti di successo ad ogni costo, di potere senza scrupoli, di benessere 

vuoto e superficiale, e spesso ne paga le conseguenze in solitudine, 

disperazione, divisioni e conflitti.  

Non lasciamo che questi miraggi soffochino la fiamma dell’amore 

nelle famiglie cristiane. Al contrario, custodiamo in esse i valori del 

Vangelo: la preghiera, la frequenza ai sacramenti – specialmente la 

Confessione e la Comunione – gli affetti sani, il dialogo sincero, la fedeltà, 

la concretezza semplice e bella delle parole e dei gesti buoni di ogni 

giorno. Ciò le renderà luce di speranza per gli ambienti in cui viviamo, 

scuola d’amore e strumento di salvezza nelle mani di Dio. 
 

Chiediamo allora al Padre dei Cieli, per intercessione di Maria e di 

San Giuseppe, di 

benedire le nostre 

famiglie e tutte le 

famiglie del 

mondo, perché, 

crescendo sul 

modello di quella 

del suo Figlio fatto 

uomo, siano per 

tutti segno efficace 

della sua presenza 

e della sua carità 

senza fine”. 

(Papa Leone) 



3 
 

Speciale “settimana dell’Educazione” 
 

Il cammino 
inquieto 

dei giovani 
 

Giuseppe Frangi 
 

C’è in giro un’ansia di verità, soprattutto nei giovani, che fa saltare 

molti schemi "perdenti". Se n'è sicuramente accorto papa Leone.  

Non è l'unico. 

Ci sono due situazioni recenti che suggeriscono una riflessione. La 

prima: sabato 10/1 papa Leone ha ricevuto in udienza i giovani della 

diocesi di Roma. L’incontro era stato organizzato in Aula Nervi, ma 

l’afflusso di ragazze e ragazzi è stato tale che in gran parte hanno dovuto 

seguire l’incontro dagli schermi posti all’esterno. “Ma voi romani siete 

veramente coraggiosi e siete venuti in tanti!”, ha esordito Leone, 

evidentemente anche lui sorpreso da quest’afflusso. 

Seconda situazione: il film di Checco Zalone Buen Camino è il film 

italiano che ha incassato di più nella storia. Sappiamo che al centro della 

vicenda che si svolge sullo schermo c’è il pellegrinaggio a Compostela e in 

particolare il fenomeno abitualmente non registrato, e quindi non 

percepito, di una domanda religiosa che attraversa la vita dei giovani 

d’oggi. Bravo Zalone a intercettarlo e a darne conto con lo stile sfacciato 

e scorretto che lo caratterizza. 

Sono due indizi ai quali se ne possono aggiungere probabilmente 

altri (ad esempio il successo a livello globale di Rosalia, la cantante 

spagnola interprete di un pop latino ibridato di sonorità e temi religiosi). 

Sono indizi nei quali è facile riconoscere caratteristiche comuni. 

Innanzitutto parlano di fenomeni non previsti (anche il papa ne resta 

stupito…) e proprio per questo difficili da inquadrare negli schemi 

consueti. Le biografie di questi giovani sono segnate da sentimenti 

comuni, da una sete di vita diversa, da domande sincere che attendono di 

chiarirsi.   In particolare, come ha colto con grande acutezza il papa, non 

sono paladini di certezze ma volti di una generazione che, nella 

https://www.ilsussidiario.net/wp-content/uploads/2026/01/15/papa_leoneXIV_11_ansa1200.jpg
https://www.ilsussidiario.net/autori/giuseppe-frangi/
https://www.ilsussidiario.net/news/papa-leo-from-chicago-lenigma-prevost-tra-baseball-studi-biblici-e-panini/2919444/
https://www.ilsussidiario.net/news/buen-camino-il-film-senza-il-solito-checco-zalone-perche-fa-ridere-e-pensare/2918376/
https://www.ilsussidiario.net/news/natale-2025-non-vergogniamoci-della-nostra-inquietudine-e-fatta-per-vedere-quel-bambino/2917970/
https://www.ilsussidiario.net/editoriale/2025/12/14/un-incontro-che-supera-ogni-attesa/2914287/


4 
 

confusione del mondo che li circonda, si misurano con una dimensione di 

insoddisfazione diffusa con sentimenti di solitudine, delusione, 

smarrimento e noia. Ben consapevole di questo il papa ha ricordato loro 

che “l’insoddisfazione è eco della verità”. “Non deve spaventarvi”, ha 

detto, “perché l’insoddisfazione mostra bene quale vuoto ingombra la 

vita, riducendola a strumento in funzione di altro”. 

Sono giovani che come tutti i loro coetanei si devono rapportare 

con un mondo in cui sono chiamati a vivere ma in cui non si riconoscono; 

che, nonostante l’impeto positivo che li contraddistingue, guardano al 

futuro con un’inevitabile inquietudine e che probabilmente fanno i conti 

con la difficoltà a dare solidità ai rapporti di coppia. Non sono giovani 

speciali che hanno la formula della vita nuova in tasca; sono giovani 

sinceri che non hanno messo a tacere o mascherato le domande sul senso 

delle cose e che perciò si sono messi in cerca di “una vita buona e vera”, 

come ha detto Leone: questo è il loro pellegrinare. 

Davanti a giovani così ci si può atteggiare con uno spirito un po’ 

stupido di soddisfazione, con la presunzione di pensarli “tornati a casa”. 

Oppure ci si lascia sorprendere della profondità imprevista della loro 

ricerca e si accetta il fatto che questa loro riemersione interroga 

innanzitutto noi. Ci interroga con le domande che sempre papa Leone ha 

posto, in modo semplice ma anche radicale, nel discorso di chiusura del 

Giubileo: “C’è vita nella nostra Chiesa? C’è spazio per ciò che nasce? 

Amiamo e annunciamo un Dio che rimette in cammino?”. C’è una vita 

vissuta da trasmettere a loro? C’è spazio per la novità d’accento che 

portano con loro? E c’è la l’apertura d’animo per andare incontro a loro 

come ad un’inattesa sorpresa di Dio? 

 

 

«Io chi sono?»:  c'è una domanda che 
interroga l'educazione 

Matteo Severgnini 
 

Durante un dialogo sull’esperienza scolastica, prende la parola una 

studentessa liceale del terzo anno, entusiasta per l’incontro con i primi 

filosofi: «Quelle domande sull’origine e sul destino di tutto sono anche le 

mie, ma il prof, quando ho espresso il mio entusiasmo, mi ha corretto: per 

lui si tratta di uno studio scientifico, che non ha nulla a che fare con la mia 

persona». Le risponde una maturanda: «Partecipando alla giuria giovanile 

https://www.ilsussidiario.net/news/santambrogio-la-difesa-di-cristo-vivo-viene-prima-di-ogni-calcolo/2912045/
https://www.ilsussidiario.net/news/chiusura-della-porta-santa-ora-tocca-a-noi-magi-rischiare-ognuno-il-proprio-viaggio/2921266/
https://www.ilsussidiario.net/news/chiusura-della-porta-santa-ora-tocca-a-noi-magi-rischiare-ognuno-il-proprio-viaggio/2921266/
https://www.avvenire.it/redazione/matteo-severgnini-4166


5 
 

di un Festival 

cinematografico, ho 

condiviso con altri 

coetanei il nostro 

apprezzamento per 

un film che metteva 

a tema proprio 

quelle domande 

esistenziali di cui 

parlavi, ma gli adulti 

presenti ci hanno 

invitati a concentrare 

invece la nostra attenzione su altri fattori: recitazione, montaggio, 

fotografia...». 

Colpisce e addolora come spesso noi adulti, spinti magari dalle 

migliori intenzioni (la precisione nella didattica, ad esempio), 

contribuiamo a spegnere il fuoco che abita il cuore dei ragazzi che ci sono 

affidati, anziché ravvivarlo. Forse perché quel fuoco ci fa paura, ci pone 

davanti a questioni scomode, a domande che noi pensiamo di aver 

“risolto” e non vogliamo riaprire. Per questo è una risorsa preziosa che sul 

soglio di Pietro ci sia un ex-insegnante di matematica e fisica, il quale ci 

sprona a «uscire dalle secche» di un’impostazione razionalistica, “fredda”, 

e a «recuperare una visione empatica e aperta a capire sempre meglio 

come l’uomo si comprende oggi per sviluppare e approfondire il proprio 

insegnamento».  

La domanda che non può mai essere inevasa è la grande 

domanda: io chi sono? «Per questo non si devono separare il desiderio e il 

cuore dalla conoscenza: significherebbe spezzare la persona» (Lettera 

apostolica Disegnare nuove mappe di speranza, 3.1).  

Al contrario, l’educazione è un incontro tra esperienze vive, che coinvolge 

la ragione – come capacità di indagine e discernimento – e il cuore, cioè il 

luogo di quelle esigenze primarie di verità, bellezza, giustizia, felicità. Il 

paradigma è appunto quello delineato da san John Henry Newman – 

dichiarato co-patrono della missione educativa della Chiesa – nel suo 

motto cardinalizio: cor ad cor loquitur, sono i cuori a essere in dialogo. 

Leone XIV ci invita a un cammino di conoscenza che non ci vede affatto 

“arrivati”: «Insegnanti e discepoli camminano insieme, consapevoli di non 

cercare invano ma, al tempo stesso, di dover cercare ancora, dopo aver 

trovato». Sono parole pronunciate durante l’incontro con gli educatori in 

piazza San Pietro venerdì mattina, solo poche ore prima del dialogo con 



6 
 

gli studenti cui accennavo prima, e che riecheggiano quanto affermato 

nella sua prima Lettera apostolica: «L’educazione cristiana è opera corale: 

nessuno educa da solo. La comunità educante è un “noi”. Questo “noi” 

impedisce che l’acqua ristagni nella palude del “si è sempre fatto così” e la 

costringe a scorrere, a nutrire, a irrigare» (3.1). 

Queste parole non solo chiamano in causa la nostra proposta di 

educatori ma sfidano la nostra esperienza personale. Infatti, la condizione 

perché l’acqua non ristagni è duplice: occorre una sorgente da cui essa 

continui a sgorgare, e inoltre ci vogliono degli argini perché la corrente 

non si disperda, ma giunga al mare. Ecco, questi argini sono da una parte 

quel “noi”, cioè la comunità entro cui la mia persona cresce ascoltando e 

osservando, e dall’altra la grande domanda di significato che si fa 

preghiera.  

L’educatore, infatti, non è appena un erogatore di conoscenze e di 

istruzioni, ma è anzitutto una persona che ha sempre bisogno di imparare, 

di essere corretto oltre che correggere, e questo accade solo dentro un 

cammino personale condiviso con altri, come affermato dal Pontefice nel 

suo incontro con gli studenti: «L’educazione unisce le persone in comunità 

vive e organizza le idee in costellazioni di senso». 

 

In questi tempi di grande confusione, incertezza e quindi diffidenza, in cui 

le relazioni tra le persone e gli Stati sembrano sempre più compromesse, il 

Santo Padre ci richiama al fatto che «educare è un atto di speranza» (3.2): 

non a caso, ha dedicato la sua prima Lettera apostolica proprio 

all’educazione. 

 

 

Più che ascoltare i giovani, 
serve esserci per loro 

 

Massimo Calvi 
 

Da qualche tempo, non da poco a dire il vero, quando si parla di 

questioni giovanili una delle argomentazioni più ricorrenti riguarda la 

(scarsa) capacità di ascolto da parte degli adulti, si tratti di genitori, 

istituzioni, politica o società in generale. “Dobbiamo ascoltare i giovani”, 

si afferma, e se già un po’ lo facciamo, allora servirebbe farlo “di più” e 

“meglio”. C’è tanto di vero in tutto questo, però l’impressione è che più ci 

diciamo che i giovani vanno ascoltati, e più i giovani – e non solo perché 

https://www.avvenire.it/redazione/massimo-calvi-33


7 
 

nel frattempo crescono e vengono rimpiazzati da altri – sembrano sfuggire 

ai tentativi di comprensione, perché si chiudono ancora di più, o perché le 

loro istanze si radicalizzano. Generalizzare non si deve, è chiaro che 

l’universo dei giovani non può essere racchiuso in una scatola, ma se c’è 

un racconto mediatico attorno a loro, è con questo che ha senso 

confrontarsi. E la narrazione condivisa ripete che i giovani non li si ascolta 

abbastanza. Forse allora, considerato il fallimento dei tentativi, si 

potrebbe provare a modificare lievemente l’approccio e pensare che 

prima sarebbe utile incominciare ad ascoltare noi stessi, cioè noi grandi, o 

vecchi se si vuole, e poi chiederci se più che “ascoltare” i giovani non sia 

importante innanzitutto “esserci” per i giovani, cioè i nostri figli, i loro 

amici. 

Ma cosa significa ascoltare noi stessi? Essenzialmente tentare un 

onesto confronto come generazione con la responsabilità del presente, 

per chiarire se esistono almeno un paio di punti fermi e accordarsi tra noi 

adulti intorno a cosa sia bene e cosa no. Perché ci si può disporre con 

apertura verso le ragazze e i ragazzi e la direzione dei loro tragitti, ma poi 

se non si è in grado di fissare un orario per metterli a letto o per il rientro 

a casa, tutto diventa difficile.  

Ascolto e comprensione sono concetti simili, ma fioriscono se il 

terreno è ricco di confronto e dialogo. Ora, c’è ancora qualcuno là fuori 

capace di essere un esempio, in questo?  

In un momento in cui alla libertà di parola si sta sostituendo la 

libertà di mettere a tacere le parole altrui, dai social, agli eventi, alle 

redazioni dei giornali? Più che ascoltare i giovani, forse si deve 

ricominciare dall’esserci, per i giovani.  

Che non significa, come un po’ semplicisticamente ritiene 

qualcuno, avere ancora la mamma sempre a casa, ma far capire loro che 

una casa c’è – dove, se possibile, costruire buoni e sacri ricordi – una 

famiglia c’è, e fuori dalla 

porta c’è anche una 

comunità che non si 

volta dall’altra parte 

commentando ogni volta 

che in fondo, cosa sarà 

mai, sono ragazzi, no?  

Esserci significa mettere 

innanzitutto una 

distanza, perché i giovani 

devono parlarsi e 



8 
 

ascoltarsi per prima cosa tra di loro, sapendo che poi, se proprio serve, c’è 

anche l’adulto, ma, appunto, un adulto, non un altro giovane insicuro e 

soltanto un po’ più vecchio.  

Ascoltare non è aprire le orecchie, ma far arrivare la voce alla 

coscienza. In questo senso può far luce il contesto ecclesiale, dove, anche 

qui, da più parti, si riflette sulla capacità di porsi in ascolto delle nuove 

generazioni e del loro bisogno rinnovato di spiritualità, salvo poi dover 

prendere atto di quanto le figure che dovrebbero ascoltare siano sì 

autorevoli, e capaci di coinvolgere, ma numericamente sempre più rare. O 

a corto di tempo, ovvero la condizione fondamentale dell’esserci nel 

bisogno.  

Insomma, se la vocazione alla presenza è in crisi, incominciamo ad 

occuparlo bene questo spazio vuoto, e con la forza morale che il ruolo 

richiede. Il resto verrà. 

I giovani devono ascoltarsi soprattutto tra loro, tra maschi, tra 

femmine, e anche di più tra maschi e femmine, mentre quello che 

purtroppo si vede è una maggiore fatica al confronto e alla comprensione 

reciproca, tra mondi sempre più pericolosamente monadi. È questa 

incomunicabilità generazionale, che dalle aule di scuola sembra riproporsi 

nelle piazze, nella radicalizzazione delle posizioni ovunque, nella difficoltà 

a riconoscere e poi a tutelare i presìdi della democrazia, a doverci 

preoccupare. In un tempo in cui non è difficile scorgere fame e affamati, 

anche di giustizia, l’urgenza diventa parlare di cosa è bene e di cosa è 

male, non di cosa è destra e cosa è sinistra.  

Il compito dei giovani non è così difficile, è quello dei grandi, e dei 

genitori, a essere diventato terribilmente impegnativo. 

 

 

Così possiamo aiutare i giovani 
a coltivare la loro vita interiore 

 

di Lello Ponticelli 
sacerdote, psicologo, psicoterapeuta 

 

Educare alla vita interiore e saper ascoltare l’inquietudine: 

espressioni di Papa Leone XIV al Giubileo del mondo dell’educazione che 

vorrei far risuonare come consegna e compito all’inizio di questo nuovo 

anno. «Gli studenti – ebbe a dire il Papa – per entrare in contatto con la 

propria interiorità, hanno bisogno di aiuto. E non solo loro. Anche per gli 

https://www.avvenire.it/redazione/lello-ponticelli-2375


9 
 

educatori, infatti, 

frequentemente stanchi 

e sovraccarichi di 

compiti burocratici, è 

reale il rischio di 

dimenticare ciò che S. 

Agostino raccomandava, 

dicendo: “Non guardare 

fuori. Ritorna a te 

stesso. La verità risiede 

dentro di te”». Perciò, aggiunge il Santo Padre, «su queste strade giovani 

ed educatori camminano insieme». 

La carenza nella cura della vita interiore, infatti, spesso è alla base 

di quel senso di vuoto di cui tanti giovani soffrono: «Nei casi più gravi – 

aggiungeva Leone XIV – assistiamo a episodi di disagio, violenza, 

bullismo, sopraffazione, persino a giovani che si isolano e non vogliono 

più rapportarsi con gli altri. Penso che dietro a queste sofferenze ci sia 

anche il vuoto scavato da una società incapace di educare la dimensione 

spirituale, non solo tecnica, sociale e morale della persona umana».  

Ma per fare qualcosa o per fare di più, è necessario riconoscere, 

affrontare e superare alcuni ostacoli. Un primo è costituito da quella 

mentalità che stigmatizza l’attenzione all’interiorità come fuga intimistica. 

Seguono, poi, l’attenzione morbosa all’esteriorità, all’immagine, al look e 

ai like, mentre l’interiorità più vera è trascurata quando non ridicolizzata. 

Ma questo prima o poi si paga: l’interiorità non ascoltata e lasciata magari 

allo stato magmatico o coperta per vergogna, può irrompere con reazioni 

ingovernabili che talvolta prendono, per paradosso, la forma 

dell’autolesionismo fisico o psichico. 

Anche la banalità e la superficialità crescente o il vivere secondo le 

emozioni del momento, impediscono sia l’emergere del sentire profondo, 

come il ragionare in maniera motivata e critica. Ci si sta disabituando alla 

riflessione e all’introspezione, ad abitare le domande sul “perché” – come 

motivo, come scopo – e il “per chi” delle esperienze, di quanto accade 

dentro e fuori di noi, quasi come fosse un disturbo. Ma sono ancora tanti 

i giovani che, superati imbarazzo e paure, sentono il fascino di esplorare, 

scavare e scalare queste domande, alla ricerca di ciò che dà senso e 

spessore all’esistenza. Lo fanno, però, soprattutto se c’è chi li “vede” 

davvero, donando loro tempo, ascolto, presenza discreta e costante, 

quale umile testimone della fatica e della gioia di toccare in prima persona 

i fondali del proprio cuore. Insieme a queste “presenze” significative, è 



10 
 

utile offrire anche un tracciato fra quei preziosi sentieri che da secoli 

accompagnano l’interiorità e le inquietudini del cuore costellandole di 

slanci e di bellezza: la recitazione per mettere in scena i propri sentimenti, 

il disegno per dargli forma, la musica per dargli spazio e suono, la scrittura 

per dargli voce, il ballo per definirli, le passeggiate in mezzo alla natura 

per comprenderli, la poesia per riconoscerli. Non è scontato che lo si 

faccia a sufficienza e dovunque. Per le comunità cristiane, poi, c’è in 

aggiunta l’urgenza di favorire esperienze vere di silenzio e preghiera, 

introspezione e meditazione profonda, integrando impegno e 

condivisione con i poveri. Come ha fatto e insegnato Gesù con i suoi 

discepoli e come continua a fare con il Suo Spirito, vero “Maestro 

interiore”. 

«Ecco allora che cosa significa educare alla vita interiore – ricorda 

Papa Leone XIV: ascoltare la nostra inquietudine, non fuggirla né 

ingozzarla con ciò che non sazia. Il nostro desiderio d’infinito è la bussola 

che ci dice: “Non accontentarti, sei fatto per qualcosa di più grande”, 

“non vivacchiare, ma vivi”». 

 

 

«Mio figlio non viene più a Messa». 
Una guida per salvare 

la domenica in famiglia. 
 

Luciano Moia 
 

Per il Congresso Eucaristico 

nazionale organizzato a 

Bari nel 2005 fu scelto 

come motto "Senza 

domenica non possiamo 

vivere", attribuito ai 49 

martiri di Abitene 

(nell’attuale Tunisia) che 

nel 304 preferirono, contravvenendo agli ordini dell'imperatore 

Diocleziano, andare incontro alla morte piuttosto che rinunciare a 

celebrare il giorno del Signore. Nella cronaca dell’episodio, Felice, uno dei 

cristiani sotto accusa, spiega al proconsole Anulino i motivi per cui, 

https://www.avvenire.it/redazione/luciano-moia-139


11 
 

nonostante il divieto, ha preso parte all’assemblea domenicale: «Non ci 

può essere un cristiano senza il giorno della domenica e non si può 

celebrare il giorno della domenica senza il cristiano! Non lo sai, Satana, 

che è il giorno della domenica a fare il cristiano e che è il cristiano a fare il 

giorno della domenica, sicché l'uno non può esistere senza l'altro e 

viceversa? Senza la domenica non possiamo vivere». È un’affermazione 

che anche oggi, oltre 1700 anni dopo, interroga la nostra coscienza 

cristiana. 

 

Perché “senza domenica non possiamo vivere”? 

Da molto tempo ci siamo lasciati scippare la domenica senza particolari 

reazioni. Già vent’anni fa, nel corso di quel Congresso Eucaristico, erano 

state sollecitate iniziative, oltre che pastorali, di “resistenza sociale” per 

riaffermare il valore cristiano della domenica, per riappropriarci in 

qualche modo dello spazio eroso dai vari obblighi domenicali diventati 

pian piano ordinari, abituali, normali. I risultati però, dobbiamo 

ammetterlo, non sono stati incoraggianti. A parte qualche iniziativa per 

chiedere la chiusura domenicale dei centri commerciali e dei negozi, 

rimasta sostanzialmente senza esito, non siamo riusciti a cambiare quasi 

nulla. A partire dalla mentalità che ci ha portato a trasformare la 

domenica in uno spazio dove infilare tutte le rimanenze, le incombenze, 

gli appuntamenti non espletati in settimana. La spesa? Andiamo la 

domenica. Le pulizie di casa? La domenica. Il pagamento online delle 

bollette? La domenica. Rispondere a quella decina di mail di cui non 

siamo riusciti ad occuparci? La domenica. E tanto altro. Tutto 

assolutamente inderogabile. Tutto fondamentalmente obbligatorio. Ma è 

giusto così? Proviamo a riflettere insieme. Chiediamoci come dovrebbe 

essere organizzata una domenica cristiana a partire dalla famiglia, dai suoi 

riti, dallo scorrere di appuntamenti e di impegni che dovrebbero essere 

pensati per celebrare la bellezza dello stare insieme, del fare comunità – 

quella domestica e quella allargata ad altre famiglie – del ritrovarsi per 

rinsaldare le relazioni che contano, senza assilli di tempo o di scadenze 

urgenti. Stiamo inseguendo un modello sconfitto dai ritmi della 

postmodernità oppure si tratta di un obiettivo ancor attuale, utile per 

umanizzare la scansione di un giorno speciale, come appunto dovrebbe 

essere la domenica, il giorno della famiglia cristiana, della festa, quindi 

anche della preghiera e della fede condivisa e celebrata? Pensiamoci. 

 

E quando i figli non vanno più a Messa? 

Per due genitori cristiani che si sono spesi con impegno e dedizione 

nell’educazione alla fede non c’è fallimento più profondo della decisione 



12 
 

dei figli adolescenti di non andare più a Messa, talvolta di chiudere 

proprio la porta a qualsiasi rapporto con la fede. «Ma come, abbiamo 

sempre cercato di essere coerenti con la preghiera in famiglia, la 

partecipazione alla Messa, l’impegno in parrocchia e nelle varie attività 

comunitarie e adesso? Questa è la risposta?». Ebbene sì, succede molto più 

spesso di quanto si possa immaginare. E sarebbe sbagliato farne una 

tragedia. Nello tsunami dell’adolescenza la voglia di prendere le distanze 

dai genitori si manifesta proprio in quegli ambiti che loro sentono più 

importanti per mamma e papà. Non sono diventati improvvisamente 

cattivi e insensibili. Non stanno tradendo i valori che abbiamo cercato di 

trasmettere con tutta la coerenza consentita dalle nostre fragilità. 

Semplicemente stanno crescendo. E, nella crescita, c’è un bisogno 

prorompente di cercare strade diverse rispetto a quelle percorse insieme ai 

genitori fino a poco tempo prima. Non è un rifiuto della fede, sbagliato 

parlare di anticlericalismo o addirittura di ateismo. I ragazzi stanno solo 

cercando la propria strada anche nel rapporto con la fede e questa ricerca 

può tradursi in una presa di distanza dalla Messa e dalle altre pratiche 

religiose. Per noi genitori la domenica diventa improvvisamente triste e 

pesante. Ma in quella scelta – che poi scelta non è – c’è anche il gusto 

della sfida ai genitori. È come se ci dicessero: vediamo adesso come vi 

comportate. Vediamo se continuate ad andare a Messa anche ora che noi 

non ci veniamo più. Vediamo se la vostra fede è davvero solida. Vediamo 

che esempio ci date domenica dopo domenica. Per i genitori la sfida 

“anti-Messa” dei figli adolescenti è l’ora della prova di maturità. 

Obbligare? Scegliere la strada del ricatto - «Non vai a Messa? Ti sequestro 

il telefonino» - non servirebbe a nulla. Anzi, non farebbe che peggiorare la 

situazione. Anche nei confronti dei nostri figli, la strada del Vangelo 

dev’essere una proposta, non un’imposizione. Inutile anche pretendere di 

convincerli con le parole, con i riferimenti filosofici o teologici. Non c’è 

gioia più grande per un figlio che ha cominciato a studiare filosofia al 

liceo, della contestazione dei principi della fede a colpi di razionalismo e 

di empirismo. Ho trascorso interi pomeriggi domenicali a discutere con 

mia figlia delle prove dell’esistenza di Dio partendo da san Tommaso e da 

sant’Anselmo. Il miglior risultato è stato un pareggio. Eppure ero del tutto 

consapevole che, soprattutto nella mente di un ragazzo avvolto dal fuoco 

della contestazione globale, la fede non è un traguardo che si possa 

ottenere con i ragionamenti. 

E allora? Non resta che arrendersi? No, la strada più opportuna rimane 

quella del rispetto, della coerenza, della speranza e dell’umiltà. Il rispetto 

serve per evitare scivolamenti autoritari o ricatti morali. La coerenza per 



13 
 

continuare a partecipare alla Messa con serenità e normalità – senza 

rivendicazioni e senza ostentazioni – mostrando che per noi si tratta di un 

momento davvero importante che dà senso alla domenica, la speranza 

per affidare il futuro dei nostri ragazzi nelle mani di Dio. Perché 

dobbiamo convincerci – ecco l’umiltà – che quando si parla di educazione 

alla fede non tutto dipende da noi genitori. Contano anche le proposte 

ecclesiali che, come sappiamo, non sono sempre in sintonia con il gusto e 

le richieste dei ragazzi. Conta la scuola, contano gli amici, conta il 

contesto in cui il ragazzo vive. E, alla fine, conta la qualità della nostra 

silenziosa testimonianza cristiana. Magari passeranno anni, magari servirà 

un evento inatteso, anche drammatico, magari occorrerà attendere la 

stagione dell’amore, quello importante, quando tutto si rimescola e si 

definisce, ma quella testimonianza radicata nel cuore dei nostri figli prima 

o poi germoglierà con frutti di bene. E, magari da lontano, senza 

pretendere di restaurare stagioni che non potranno più tornare, 

attenderemo ancora con gioia l’arrivo della domenica. 

 

È davvero possibile riorganizzare la domenica? 

La nuova iniziativa lanciata in queste settimane per mettere in discussione 

la logica dei centri commerciali e degli altri negozi sempre aperti sembra 

concentrare il problema sugli acquisti domenicali. Ma è davvero così? Se 

tante famiglie cristiane, anche praticanti, anche impegnate in parrocchia, 

trascorrono qualche ora insieme al centro commerciale per la spesa 

settimanale, è colpa del centro commerciale aperto o della famiglia stessa 

che considera attrattivo quello spazio? Oppure dobbiamo prendercela con 

un’organizzazione sociale come la nostra che, soprattutto nei grandi centri 

urbani, consuma tempi ed energie, spazi e occasioni relazionali, tanto che 

durante la settimana sembra impossibile trovare un momento libero al di 

là del lavoro e dell’ordinaria gestione della casa, presi come siamo da 

assurdi vortici di urgenze? Probabilmente nessuna di queste domande va 

al cuore del problema. Facciamo un’ipotesi pressoché irrealizzabile. Se da 

domenica prossima tutti i centri commerciali, i supermercati e i negozi 

decidessero di rimanere chiusi, cosa cambierebbe? Solo un’ipotesi, come 

detto, perché interpellati sulla questione tutti i marchi più importanti della 

grande distribuzione si sono già detti contrari. Quindi non succederà, ma 

se succedesse? Le famiglie ritroverebbero ritmi e appuntamenti più 

adeguati alla celebrazione domestica e religiosa della domenica? Le chiese, 

liberate dalla “concorrenza” dei centri commerciali, tornerebbero a 

riempirsi di fedeli? I soldi risparmiati grazie all’azzeramento dei costi di 

apertura e degli stipendi domenicali degli addetti finirebbero davvero, 



14 
 

come auspicato, a sostenere iniziative a vantaggio delle famiglie? 

Evidentemente no. E chi immagina il contrario ha smarrito le misure della 

realtà. La domenica non tornerà ad essere a misura di famiglia grazie alla 

chiusura dei centri commerciali, ma solo per le scelte che le famiglie stesse 

sapranno compiere per riorganizzare in modo ragionevole il loro tempo 

insieme. Se il problema fosse solo quello di evitare l’apertura domenicale 

del centro commerciale per trovare il tempo della Messa, basterebbe 

decidere di partecipare tutti insieme, genitori e figli, alla liturgia prefestiva 

del sabato sera, che assolve pienamente il precetto. Ma, evidentemente, 

non è solo questo. Il problema non è il centro commerciale aperto, ma 

l’identità stessa della famiglia che, nella confusione dei ruoli e degli 

obiettivi di questi ultimi decenni, ha smarrito anche tempi e modi della 

sua ritualità domenicale. Un aspetto che sarebbe sbagliato considerare 

solo accessorio perché la famiglia vive anche di consuetudini, di tradizioni, 

di appuntamenti entrati nel paradigma delle relazioni. 

Stiamo davvero perdendo le ritualità familiari? 

Sarebbe facile rispondere guardando le statistiche. Perché – potremmo 

dire - le famiglie si stanno sempre più disgregando, perché quelle “nuove” 

non riescono a rimpiazzare la perdita di quelle che non ci sono più per 

motivi anagrafici o sono diventate disfunzionali per patologie relazionali. 

Perché le famiglie con figli, che già adesso in alcune regioni sono in 

minoranza rispetto agli altri modelli familiari, saranno superate dal punto 

di vista numerico dalle famiglie senza figli entro il 2040. Ma le statistiche, 

se sono preziose per darci la misura della realtà, non spiegano perché le 

cose vanno proprio in quel modo. Ora, per capire la perdita di qualità 

delle domeniche in famiglia, dobbiamo andare un po’ più a fondo. 

Spieghiamo prima di tutto perché – al di là degli aspetti riguardanti la fede 

che vedremo tra poco – la domenica rappresenta per la famiglia un 

momento insostituibile. E perché quelle ritualità domestiche, che si stanno 

perdendo, rappresentavano un momento d’approdo importante per tutta 

la famiglia. Fino a qualche decennio fa la domenica delle famiglie cristiane 

ruotava in gran parte intorno alle proposte e ai tempi della comunità. La 

Messa del mattino, il pranzo in famiglia, le iniziative ludico-formative del 

pomeriggio. Erano momenti attesi non solo per i contenuti e il significato 

di quegli appuntamenti, ma per l’incontro con le altre famiglie, per 

rinfocolare il senso di comunità, per lo scambio di esperienze e di 

opinioni. Erano momenti che, in modo semplice, regalavano serenità 

interiore, che nutrivano il bisogno di senso e di spiritualità (la Messa), che 

alimentavano la gioia della condivisione e della convivialità domestica (il 

pranzo in famiglia), il piacere dell’amicizia e del rapporto sociale (le 



15 
 

iniziative pomeridiane in parrocchia).  Sarebbe sbagliato pensare che tutto 

questo appartiene al passato. In alcune comunità, soprattutto per le 

famiglie che hanno figli in età scolare, queste proposte funzionano ancora, 

anche se in misura molto inferiore rispetto al passato. Ma ci sono anche 

comunità – e le statistiche ci dicono che sono la maggioranza – che fanno 

fatica a mantenere la loro funzione di polo aggregante. Il grande esodo 

del “dopo Cresima”, che vede i giovani allontanarsi in modo purtroppo 

sistematico, rende spesso problematica anche la presenza dei genitori. 

Resistono quelle comunità in cui sono sorti progetti coinvolgenti di 

presenza e di partecipazione. I gruppi famiglia sono un esempio 

interessante in questa direzione. Laddove c’è stata la capacità e la 

competenza di mantenere vivo il desiderio di confrontarsi, di 

approfondire insieme, di ritrovarsi per il gusto di vedere il mondo nella 

prospettiva della famiglia, il modello domenicale tradizionale in qualche 

modo resiste. E si tratta di un momento di ristoro spirituale che nutre sia 

la vita della coppia, sia che continua a rappresentare una testimonianza 

importante per i figli adolescenti, anche quando hanno scelto altre strade. 

 

Ma qual è la domenica della piccola Chiesa domestica? 

Non si tratta naturalmente dell’unico modello di domenica cristiana in 

famiglia. La ritualità può cambiare, gli impegni si possono diversificare, la 

presenza in parrocchia non è l’unica modalità per vivere cristianamente la 

domenica familiare. Anzi, una delle intuizioni più originali del Concilio 

Vaticano II – i cui documenti adesso papa Leone sta rilanciando e 

approfondendo nelle sue catechesi del mercoledì – è quella della famiglia 

come piccola Chiesa domestica. Cosa vuol dire? Famiglia e Chiesa non 

sono in alternativa, non sono due ambiti staccati e incomunicabili. La 

famiglia, che precede la Chiesa sul piano storico ed ontologico, è già 

piccola Chiesa domestica, in quanto assemblea – il significato greco di 

ecclesia – che si forma, cresce e si sviluppa nella prospettiva dei valori 

fondamentali, l’amore e la vita. Si tratta di un concetto importantissimo di 

cui si è parlato molto senza mai tradurre davvero quella meravigliosa 

intuizione conciliare in prassi pastorale. Solo durante il Covid, quando le 

celebrazioni in chiesa erano sospese, si è tornati a parlare del valore della 

liturgia familiare, del significato anche ecclesiologico di un momento che, 

pur vissuto tra le pareti di casa, riassume totalmente la pienezza della 

fede. Ecco perché diciamo che i genitori sono i primi educatori alla fede 

dei loro figli, ecco perché la teologia ci spiega che l’amore tra genitori e 

figli rimanda alla “pericoresi trinitaria”, cioè la meravigliosa danza che 

lega con l’amore eterno Padre, Figlio e Spirito Santo. Un concetto difficile 



16 
 

se pretendiamo di razionalizzare nella sua profondità e vastità il misterio 

trinitario, ma straordinariamente semplice ed immediato se, come ci 

suggerisce la teologia nuziale, prendiamo ad esempio i legami d’amore 

familiare.  

Perché diciamo questo? Per dimostrare la piena legittimazione della 

famiglia a considerarsi e ad agire come piccola Chiesa domestica che, 

anche nell’organizzazione della domenica, può scegliere strade alternative, 

pienamente e profondamente cristiane. Allora, fermo restando 

l’appuntamento con la Messa domenicale, una passeggiata in campagna 

insieme ai figli che si trasforma in momento di dialogo, in osservazione 

grata e stupita della natura, in gioiosa condivisione di una spiritualità che 

nasce dalla bellezza del Creato non può rappresentare una lieta 

celebrazione della festa domenicale? E andare al cinema insieme? E a 

visitare un museo? Anche qualche lavoretto di ordinaria manutenzione 

della casa, se affrontato in una logica di sostegno reciproco per educare i 

figli ad offrire il loro contributo alla gestione dell’abitazione familiare, non 

va considerato un modo disdicevole per celebrare la domenica. 

Potremmo dire che la parola magica per definire il senso familiare della 

festa è “insieme”, ma oltre l’ordinario. Occorre cioè puntare su proposte – 

e davvero la fantasia di ciascuno può inseguire percorsi senza fine – che 

sappiano “segnare” la domenica con il gusto e l’originalità di qualcosa che 

rompe gli schemi del resto della settimana. Perché “insieme” definisce 

davvero la ritualità familiare della domenica. 

 

 

Coltelli a scuola: nessun metal detector 
può sostituire un educatore 

 

Roberto Colombo 
 

L’accoltellamento mortale di uno studente nell’Istituto Einaudi-

Chiodo di La Spezia, per mano di un suo compagno di scuola 

diciannovenne, ha ferito la coscienza di tutti non meno di quanto la lama 

fendente ha trafitto il torace di Abanoud. Siamo anche noi lesi 

esizialmente, perché nel cuore di ciascuno alberga il genuino desiderio 

della vita, non della morte; quello dell’amicizia, non dell’odio; della pace, 

non della violenza; del perdono, non della vendetta; quello della felicità, 

non della sofferenza. 

https://www.tempi.it/author/roberto-colombo/
https://www.corriere.it/cronache/26_gennaio_17/la-spezia-studente-ucciso-abu-atif-scuola-compagni-5ebcf880-d210-46dd-84d8-1b47a58a7xlk.shtml
https://www.corriere.it/cronache/26_gennaio_17/la-spezia-studente-ucciso-abu-atif-scuola-compagni-5ebcf880-d210-46dd-84d8-1b47a58a7xlk.shtml


17 
 

Non siamo fatti per incassare senza dolore un colpo come questo. 

Anche la frequenza con cui, negli ultimi mesi e giorni, dal mondo ci hanno 

raggiunto notizie di aspri combattimenti che lasciano sul campo tanti 

caduti, di famiglie bruciate dal fuoco di guerra e città sventrate dai missili, 

di bambini falcidiati dalla denutrizione bellica e ospedali distrutti che non 

possono più curare i malati, di manifestanti uccisi nelle piazze e pene 

capitali sommarie – anche questo immenso e reiterato dramma umano – 

non è capace di assuefare il nostro cuore alla violenza che distrugge la 

vita, alla vendetta che arma la mano, al potere che schiaccia l’altro per 

affermare sé stesso. No, ci ribelliamo. 

 

L’irriducibile grido della vita 

Ci si può adattare a tanti eventi e cambiamenti nel mondo, alcuni 

inimmaginabili uno o due decenni fa. È la strategia del “coping” fisico, 

cognitivo ed emotivo che la fisiologia e la psicologia documentano in 

diverse situazioni individuali e sociali. Diventiamo capaci di convivere con 

i mutamenti climatici, l’inquinamento dell’aria e dell’acqua, lo stress da 

studio o da lavoro, le nuove tecniche di comunicazione ed 

insegnamento, l’intelligenza artificiale, schieramenti geopolitici inediti e le 

loro conseguenze sociali ed economiche. 

Ma non riusciamo a silenziare il grido del nostro cuore inquieto che va 

alla riscossa dalla nostra apparente nullità, debolezza, confusione o 

cattiveria. L’evidenza e l’esigenza, l’urgenza che ci fa domandare per tutti 

quello che chiediamo per noi: il riconoscimento che “io” sono, che “tu” 

sei, che “noi” ci siamo perché fatti da un Altro non per la morte, ma per 

la vita. «Dio non ha creato la morte e non gode per la rovina dei viventi. 

Egli infatti ha creato 

tutto per la vita; le 

creature del mondo 

sono sane, in esse 

non c’è veleno di 

morte, né gli inferi 

regnano sulla terra» 

(Sap 1, 13-14). 

Quanto accaduto 

nell’Istituto ligure – 

quel male senza 

“pietas” che ha fatto 

alzare il coltello di 

uno studente contro 

https://www.tempi.it/ai-sacconi-libro-futuro-lavoro-macchine-liberta/


18 
 

un ragazzo come lui – qualunque ne sia stato il movente remoto e 

prossimo, ci inquieta sino alle ossa, scuote dal torpore della coscienza 

questi giorni in cui da poco sono tornati in aula professori e studenti, fa 

scrutare i nostri figli con occhi più attenti, carichi di domande e di timori. 

 

Oltre il detector, il rischio educativo 

L’educazione è un rischio, è sempre un rischio perché fa i conti con 

la libertà dell’altro, e ci chiede di farli con la nostra. Ma senza il rischio 

dell’educazione, cui è impossibile sfuggire, non vi è presente e non vi sarà 

futuro per noi e per i ragazzi. Quel che è successo a La Spezia ci richiama 

tutti – genitori e insegnanti – che oggi la responsabilità educativa, più 

greve rispetto al passato, è diventata cruciale. 

Nessun inasprimento disciplinare, strategia di sorveglianza oculare 

o elettronica, e richiamo al rispetto delle regole – pur doverosi in alcune 

circostanze – potrà vicariare una presenza educativa che non si pone in 

una famiglia, in una scuola o in una comunità. Ed educare significa 

anzitutto scoprire le domande irriducibili che sono nel cuore dei ragazzi 

così come nel nostro, dalle quali sempre partire (e ripartire ogni volta, 

come la prima volta che ti sei seduta ad ascoltare tuo figlio o sei entrato in 

classe). 

Quando si varca la soglia della scuola ogni mattina, più che il “metal 

detector”, agli insegnati serve il “detector del cuore”, la disposizione a 

scoprire e lasciarsi provocare e lanciare nell’avventura educativa dalle 

domande profonde, radicali che i loro allievi nascondono dentro di sé e 

che urgono, anche solo tentativamente, incipientemente una risposta che 

essi non possono darsi da soli (e neanche noi). Essa viene da un Altro. 

Nel più bel giorno della loro vita, come lo è stato per la nostra.  

Non sono gli scrupoli per la sicurezza a scuola che eviteranno tragedie 

come quella di pochi giorni fa e faranno diventare grandi, adulti i nostri 

studenti. Scrive Albert Camus: «Non è attraverso degli scrupoli che l’uomo 

diventerà grande; la grandezza viene per grazia di Dio, come un bel 

giorno» (Taccuini, 1935-1959). 

 

Un ponte per scavalcare l’abisso del male 

L’educazione non previene il compimento il male che non vogliamo, ma 

rende possibile vivere il bene che desideriamo. E dove si afferma, si 

coltiva il bene, lo spazio del male si restringe sempre di più. Il male inferto 

non cancella il male ricevuto: lo riproduce, lo perpetua. «Abyssus abyssum 

invocat» (Sal 42, 8) dice la Bibbia. Il male è un abisso insondabile, per non 

essere risucchiati dal quale serve un ponte per scavalcarlo. Un ponte che ci 

trasporta verso il bene, attraverso il bello e il vero che possiamo 

https://www.tempi.it/fascino-drammatico-educazione/


19 
 

incontrare nella vita, perché il Bello e il Vero sono venuti per primi 

incontro a noi quando Dio si è fatto uomo in Gesù di Nazareth. 

Neppure l’amicizia che ci lega, l’amore fra una donna e un uomo, l’affetto 

che unisce figli e genitori, la fraternità in Cristo, impedisce di dover fare i 

conti con il male che è in noi e nell’altro. Chi ci sta accanto in casa, a 

scuola, al lavoro, in chiesa, nelle piazze o nella politica può diventarci (o 

apparire ai nostri occhi) nemico. E accade anche il reciproco: i nemici 

possiamo essere o sembrare noi. L’ambizione, la competizione, l’invidia 

della grazia altrui, la voglia di potere, il non saper riconoscere i propri 

limiti e domandare un aiuto, sono i più potenti catalizzatori dell’inimicizia 

(talvolta anche mortale) che scoppia. 

 

Il miracolo di amare il nemico 

La questione non è cercare di non farci dei nemici o non risultare nemico 

di nessuno. Per chi vive intensamente, attivamente, operosamente in 

mezzo alla gente, è impossibile. Anche Gesù aveva degli avversari, che lo 

hanno messo in croce. È stato tradito da un amico. Molti lo hanno 

considerato loro nemico, quelli che allora detenevano il potere religioso e 

politico. 

Il miracolo, la grazia che possiamo solo domandare per noi e per i nostri 

figli, non è quella di non incontrare chi ci può fare del male, ma di 

amarlo, vincendo l’odio con la forza dell’amore, non delle armi. Lo 

straordinario sta qui. Amare chi ci vuole bene riesce a tutti. Un giorno, 

alla fine del tempo, non sarà questo il nostro merito. «Se amate quelli che 

vi amano, quale merito ne avete? Non fanno così anche i pubblicani? E se 

date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordinario? Non 

fanno così anche i pagani?» (Mt 5, 46-47). 

 

 

SEGRETERIA PARROCCHIALE 

tel. Segreteria parr.: 039 2013242 

– e-mail: parrocchiadisovico@libero.it 

- orari: da lunedì a sabato dalle ore 9,00 alle ore 11,00 

        martedì e mercoledì dalle 17,00 alle 19,00 
 

 

SEGRETERIA ORATORIANA 

tel. segreteria oratorio: 039 2011847 

e-mail: parrocchiadisovico@gmail.com 

 

 



20 
 

PASSI nel tempo DOPO L’EPIFANIA 
 

SABATO 24 GENNAIO – S. Francesco di Sales 
CONFESSIONI dalle 9.00 alle 10 e dalle 15 alle 18  

 

DOMENICA 25 GENNAIO -  FESTA DELLA SACRA FAMIGLIA    
ore 10.30: S. MESSA solenne negli anniversari 

di Matrimonio  

Segue aperitivo e pranzo in oratorio.  

Ore 16.00 in oratorio “QUIZZONE: CHI NE SA 

DI PIU’?” giocone per tutte le famiglie della 

parrocchia.  

 

LUNEDI’ 26 GENNAIO  - SS. Timoteo e Tito  
 

MERCOLEDI’ 28 GENNAIO  - S. Tommaso d’Aquino 

 

SABATO 31 GENNAIO – S. GIOVANNI BOSCO  
CONFESSIONI dalle 9.00 alle 10.00 e dalle 15.00 alle 18.00  

 

Ore 18.00 S. Messa per tutti: in modo particolare per la 

Comunità educante Pastorale giovanile, catechisti, 

allenatori, famiglie, associazioni, volontari degli oratori. 

 

DOMENICA 1 FEBBRAIO - GIORNATA DELLA VITA    
ore 10.30: nella S. MESSA sono invitate le famiglie di coloro 

che hanno ricevuto il Battesimo negli ultimi anni 

 

ore 15.30 Celebrazione dei Battesimi  

 

LUNEDI’ 2 FEBBRAIO – PRESENTAZIONE DEL SIGNORE –  
Festa della CANDELORA 

ore 8.00 LODI  e segue S. MESSA ore 8.30 

* Ore 16.45 in oratorio catechesi dei fanciulli di IV^ elem.  

 

MARTEDI’ 3 FEBBRAIO – S. Biagio Vescovo e Martire  
Benedizione del pane e della gola 
ore 8.30 LODI  al termine BENEDIZIONE della gola e dei pani 

* Ore 17.30 Rosario.  

* Ore 18.00 S. Messa. Al termine BENEDIZIONE della gola e dei pani  



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SABATO 31 GENNAIO  e DOMENICA 1 

FEBBRAIO  Sul piazzale della chiesa potrete 

trovare delle meravigliose PRIMULE!!! Vi 

invitiamo ad aiutare il Centro Aiuto alla Vita, 

acquistando una primula, potrete fare un gesto 

concreto per aiutare le famiglie più bisognose 

che si rivolgono al centro di Seregno! 

 

CENTRO di ASCOLTO – SOVICO ORARI DI APERTURA 

 

- PER FAMIGLIE SOLIDALI  sede: Via Baracca, 16 

- PER COLLOQUI  sede: Via Baracca, 16 

- ogni MARTEDI’ dalle 15.00 alle 17.00 

- ogni GIOVEDI’ dalle 20.00 alle 22.00 

Telefono: 039 6771756 (negli orari di apertura) 
 

IBAN: IT96J0306909606100000008185 – BANCA INTESA 



22 
 

AVVISI   

* VENERDI’ 6 febbraio ore 21.00:  
S. MESSA NEL 4° ANNIVERSARIO  

DELLA MORTE DI DON SIMONE 
 

* GIORNATE EUCARISTICHE  
(SS. 40 ORE): dal 12 al 15 Febbraio 



23 
 

“giorni benedetti” 
 

LUNEDI’ 2 FEBBRAIO 
2026: FESTA DELLA 

PRESENTAZIONE DI GESU' AL TEMPIO. 
Benedizione delle candele, detta anche: Festa della " Candelora". 
 

MARTEDI' 3 FEBBRAIO 2026: FESTA DI S. BIAGIO. 
Benedizione del pane e della gola. 

 

Ci prepariamo a vivere due celebrazioni importanti: la Presentazione di 

Gesù al Tempio, detta anche Candelora, e la memoria di S. Biagio con la 

famosa benedizione della gola. 

La celebrazione più importante nella liturgia è quella del 2 Febbraio, a 40 

giorni dal Natale, ricorda che - per gli Ebrei e quindi anche nella vicenda 

di Gesù - il primogenito maschio appartiene al Signore, in ricordo della 

liberazione dei primogeniti ebrei scampati dalla morte in Egitto. Ogni 

primogenito maschio è offerto al Signore e riscattato con l'offerta di 

animali. Avvenne anche per Gesù.  

Per lui poi si realizza anche il segno dell'ingresso nel Tempio: è lui il 

Signore che entra nel suo Tempio. Da antica data i cristiani celebrano 

questa festa anche con una processione, accompagnandosi con le candele 

accese... da qui la festa della "candelora". 
 

La memoria di S. Biagio è accompagnata dalla benedizione della gola con 

le candele. Biagio, Vescovo di Sebaste in Turchia, 

cadde vittima della persecuzione romana. La tradizione 

gli attribuisce il miracolo di un bambino salvato dalla 

morte per una spina di pesce inghiottita. 

Il gesto di questa benedizione legata alla 

memoria di S. Biagio è "domanda" di salute, non solo 

della "gola", ma della persona, quali che siano le sue 

malattie e necessità. Chiediamo la benedizione perché 

Dio ci protegga in ogni aspetto della nostra vita, 

sapendo che la benedizione è legata anche alla nostra 

Fede, come era per Gesù la guarigione, sempre legata 

alla Fede di chi la invocava. 



24 
 

Parrocchia Cristo Re - Sovico 

CELEBRAZIONE DEI BATTESIMI: 
   

Domenica 1 febbraio              ore 15.30  Giornata per la vita  

Domenica 12 aprile             ore 15.30 

Domenica 3 maggio     ore 15.30   

Domenica 7 giugno   ore 15.30    

Domenica 5 luglio   ore 15.30 

Domenica 6 settembre  ore 15.30 

Domenica 4 ottobre             ore 15.30 

Domenica 8 novembre  ore 15.30 

Domenica 13 dicembre ore 15.00 
 

ALCUNE NOTE:   

 Prendere contatti con la Parrocchia attraverso la segreteria parrocchiale 

almeno un mese prima e fissare un colloquio con don Giuseppe. 

 I genitori e i padrini e le madrine partecipano alla preparazione del 

sacramento del Battesimo in Chiesa, il sabato precedente la Celebrazione. 

 La domenica durante la celebrazione del Battesimo sarà presente il 

fotografo della parrocchia: Digital Foto di Viscardi Pierangelo di Albiate. 
 

DIOCESI DI MILANO * DECANATO DI LISSONE. 
CONSULTA PER LA DISABILITA’. 

Vorremmo garantire la presenza di una interprete LIS alla S. MESSA  

DOMENICALE delle 10.30 presso la parrocchia S. GIUSEPPE ARTIGIANO 

a Lissone in via E. Fermi 1. Questa iniziativa è rivolta a tutte le persone 

sorde che abitano il decanato e anche i decanati vicini. Ecco le date: 
 

22 Marzo 2026;  17 Maggio e  21 Giugno 2026. 
19 Aprile 2026;  

 

SpazioADO è un ambiente dedicato ad adolescenti e 

giovani dai 14 anni in su. 

E’ aperto dal lunedì al giovedì presso l’Oratorio di Macherio (dalle 

15:30 alle 18:30) come luogo dove studiare, condividere tempo e 

passioni, trovare accoglienza e ascolto.  

Il pomeriggio prevede uno spazio per lo studio, un momento di 

merenda condivisa e tempo per il gioco e la relazione, la giornata si 

conclude con chi lo desidera con un momento di preghiera. 

Un’occasione per incontrarsi, conoscersi e crescere insieme. 



25 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



26 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



27 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



28 
 

Domenica 18 gennaio 2026  ….. festa in oratorio 
Ecco le immagini di un pomeriggio di festa con la  

Magicdance Country e il FALO’ di S. ANTONIO 

 
 
 
 


