
 

      25 – 31 GENNAIO 2026 

 

 

Il cammino inquieto  

 dei giovani. 

Giuseppe Frangi 

 

C’è in giro un’ansia di verità, soprattutto nei giovani, che fa sal-

tare molti schemi "perdenti". Se n'è sicuramente accorto papa 

Leone. Non è l'unico 

Ci sono due situazioni recenti che suggeriscono una riflessione. 

La prima: sabato 10/1 papa Leone ha ricevuto in udienza i gio-

vani della diocesi di Roma. L’incontro era stato organizzato in 

Aula Nervi, ma l’afflusso di ragazze e ragazzi è stato tale che in 

gran parte hanno dovuto seguire l’incontro dagli schermi posti 

all’esterno. “Ma voi romani siete veramente coraggiosi e siete ve-

nuti in tanti!”, ha esordito Leone, evidentemente anche lui sor-

preso da quest’afflusso. 

Seconda situazione: il film di Checco Zalone Buen Camino è il 

film italiano che ha incassato di più nella storia. Sappiamo che 

al centro della vicenda che si svolge sullo schermo c’è il pellegri-

naggio a Compostela e in particolare il fenomeno abitualmente 

non registrato, e quindi non percepito, di una domanda religio-

sa che attraversa la vita dei giovani d’oggi. Bravo Zalone a inter-

cettarlo e a darne conto con lo stile sfacciato e scorretto che lo 

caratterizza. 

Sono due indizi ai quali se ne possono aggiungere probabilmente 

altri (ad esempio il successo a livello globale di Rosalia, la can-

tante spagnola interprete di un pop latino ibridato di sonorità e 

temi religiosi). 

https://www.ilsussidiario.net/autori/giuseppe-frangi/
https://www.ilsussidiario.net/news/papa-leo-from-chicago-lenigma-prevost-tra-baseball-studi-biblici-e-panini/2919444/
https://www.ilsussidiario.net/news/buen-camino-il-film-senza-il-solito-checco-zalone-perche-fa-ridere-e-pensare/2918376/
https://www.ilsussidiario.net/news/natale-2025-non-vergogniamoci-della-nostra-inquietudine-e-fatta-per-vedere-quel-bambino/2917970/
https://www.ilsussidiario.net/news/natale-2025-non-vergogniamoci-della-nostra-inquietudine-e-fatta-per-vedere-quel-bambino/2917970/


Sono indizi nei quali è facile riconoscere caratteristiche comuni. 

Innanzitutto parlano di fenomeni non previsti (anche il papa 

ne resta stupito…) e proprio per questo difficili da inquadrare 

negli schemi consueti. Le biografie di questi giovani sono se-

gnate da sentimenti comuni, da una sete di vita diversa, da 

domande sincere che attendono di chiarirsi. 

In particolare, come ha colto con grande acutezza il papa, non 

sono paladini di certezze ma volti di una generazione che, 

nella confusione del mondo che li circonda, si misurano con 

una dimensione di insoddisfazione diffusa con sentimenti di 

solitudine, delusione, smarrimento e noia. Ben consapevole 

di questo il papa ha ricordato loro che “l’insoddisfazione è eco 

della verità”. “Non deve spaventarvi”, ha detto, “perché l’in-

soddisfazione mostra bene quale vuoto ingombra la vita, ri-

ducendola a strumento in funzione di altro”. 

Sono giovani che come tutti i loro coetanei si devono rapportare 

con un mondo in cui sono chiamati a vivere ma in cui non si ri-

conoscono; che, nonostante l’impeto positivo che li contraddi-

stingue, guardano al futuro con un’inevitabile inquietudine e 

che probabilmente fanno i conti con la difficoltà a dare solidità 

ai rapporti di coppia. Non sono giovani speciali che hanno la 

formula della vita nuova in tasca; sono giovani sinceri che 

non hanno messo a tacere o mascherato le domande sul senso 

delle cose e che perciò si sono messi in cerca di “una vita buo-

na e vera”, come ha detto Leone: questo è il loro pellegrinare. 

Davanti a giovani così ci si può atteggiare con uno spirito un po’ 

stupido di soddisfazione, con la presunzione di pensarli “tornati 

a casa”. Oppure ci si lascia sorprendere della profondità im-

prevista della loro ricerca e si accetta il fatto che questa lo-

ro riemersione interroga innanzitutto noi. Ci interroga con le 

domande che sempre papa Leone ha posto, in modo semplice 

ma anche radicale, nel discorso di chiusura del Giubileo: “C’è 

vita nella nostra Chiesa? C’è spazio per ciò che nasce? 

Amiamo e annunciamo un Dio che rimette in cammino?”. 

C’è una vita vissuta da trasmettere a loro? C’è spazio per la 

novità d’accento che portano con loro? E c’è l’apertura d’a-

nimo per andare incontro a loro come ad un’inattesa sorpre-

sa di Dio? 

https://www.ilsussidiario.net/editoriale/2025/12/14/un-incontro-che-supera-ogni-attesa/2914287/
https://www.ilsussidiario.net/news/santambrogio-la-difesa-di-cristo-vivo-viene-prima-di-ogni-calcolo/2912045/
https://www.ilsussidiario.net/news/santambrogio-la-difesa-di-cristo-vivo-viene-prima-di-ogni-calcolo/2912045/
https://www.ilsussidiario.net/news/chiusura-della-porta-santa-ora-tocca-a-noi-magi-rischiare-ognuno-il-proprio-viaggio/2921266/


«Io chi sono?»:  

c'è una domanda 

che interroga  

l'educazione. 

Matteo Severgnini 

Durante un dialogo 

sull’esperienza scola-

stica, prende la parola 

una studentessa liceale del terzo anno, entusiasta per l’incontro 

con i primi filosofi: «Quelle domande sull’origine e sul destino di 

tutto sono anche le mie, ma il prof, quando ho espresso il mio 

entusiasmo, mi ha corretto: per lui si tratta di uno studio scien-

tifico, che non ha nulla a che fare con la mia persona». Le ri-

sponde una maturanda: «Partecipando alla giuria giovanile di un 

Festival cinematografico, ho condiviso con altri coetanei il nostro 

apprezzamento per un film che metteva a tema proprio quelle 

domande esistenziali di cui parlavi, ma gli adulti presenti ci 
hanno invitati a concentrare invece la nostra attenzione su 

altri fattori: recitazione, montaggio, fotografia...». 

Colpisce e addolora come spesso noi adulti, spinti magari dalle 

migliori intenzioni (la precisione nella didattica, ad esempio), 
contribuiamo a spegnere il fuoco che abita il cuore dei ra-

gazzi che ci sono affidati, anziché ravvivarlo. Forse perché 

quel fuoco ci fa paura, ci pone davanti a questioni scomode, 

a domande che noi pensiamo di aver “risolto” e non voglia-

mo riaprire. Per questo è una risorsa preziosa che sul soglio di 

Pietro ci sia un ex-insegnante di matematica e fisica, il quale ci 

sprona a «uscire dalle secche» di un’impostazione razionalistica, 

“fredda”, e a «recuperare una visione empatica e aperta a capire 

sempre meglio come l’uomo si comprende oggi per sviluppare e 

approfondire il proprio insegnamento». La domanda che non 
può mai essere inevasa è la grande domanda: io chi sono? 

«Per questo non si devono separare il desiderio e il cuore 

dalla conoscenza: significherebbe spezzare la persona»  

Al contrario, l’educazione è un incontro tra esperienze vive, 

che coinvolge la ragione – come capacità di indagine e di-

scernimento – e il cuore, cioè il luogo di quelle esigenze pri-

https://www.avvenire.it/redazione/matteo-severgnini-4166


 marie di verità, bellezza, giustizia, felicità.  

Il paradigma è appunto quello delineato da san John Henry New-

man – dichiarato co-patrono della missione educativa della Chie-

sa – nel suo motto cardinalizio: cor ad cor loquitur, sono i cuori 
a essere in dialogo. 

Leone XIV ci invita a un cammino di conoscenza che non ci vede 

affatto “arrivati”: «Insegnanti e discepoli camminano insieme, 
consapevoli di non cercare invano ma, al tempo stesso, di do-

ver cercare ancora, dopo aver trovato». Sono parole pronuncia-

te durante l’incontro con gli educatori in piazza San Pietro vener-

dì mattina, solo poche ore prima del dialogo con gli studenti cui 

accennavo prima, e che riecheggiano quanto affermato nella sua 

prima Lettera apostolica: «L’educazione cristiana è opera cora-
le: nessuno educa da solo. La comunità educante è un “noi”. 

Questo “noi” impedisce che l’acqua ristagni nella palude del 

“si è sempre fatto così” e la costringe a scorrere, a nutrire, a 

irrigare». 

Queste parole non solo chiamano in causa la nostra proposta 

di educatori ma sfidano la nostra esperienza personale. Infat-

ti, la condizione perché l’acqua non ristagni è duplice: occor-

re una sorgente da cui essa continui a sgorgare, e inoltre ci 

vogliono degli argini perché la corrente non si disperda, ma 

giunga al mare. Ecco, questi argini sono da una parte quel 

“noi”, cioè la comunità entro cui la mia persona cresce ascol-

tando e osservando, e dall’altra la grande domanda di signifi-

cato che si fa preghiera.  

L’educatore, infatti, non è appena un erogatore di conoscen-

ze e di istruzioni, ma è anzitutto una persona che ha sempre 

bisogno di imparare, di essere corretto oltre che correggere, e 

questo accade solo dentro un cammino personale condiviso 

con altri, come affermato dal Pontefice nel suo incontro con 

gli studenti: «L’educazione unisce le persone in comunità vi-

ve e organizza le idee in costellazioni di senso». 
In questi tempi di grande confusione, incertezza e quindi diffiden-

za, in cui le relazioni tra le persone e gli Stati sembrano sempre 

più compromesse, il Santo Padre ci richiama al fatto che «educare 

è un atto di speranza»: non a caso, ha dedicato la sua prima Let-

tera apostolica proprio all’educazione.  



 

Più che ascoltare  

i giovani, 

serve  

esserci per loro. 

Massimo Calvi 

 
 

 

In un tempo di incomunicabilità l’urgenza è saper parlare di cosa è 

bene e di cosa è male. E, come adulti, cercare di essere di esempio.  

Da qualche tempo, non da poco a dire il vero, quando si parla di 

questioni giovanili una delle argomentazioni più ricorrenti riguar-

da la (scarsa) capacità di ascolto da parte degli adulti, si tratti di 

genitori, istituzioni, politica o società in generale. “Dobbiamo 

ascoltare i giovani”, si afferma, e se già un po’ lo facciamo, allora 

servirebbe farlo “di più” e “meglio”. C’è tanto di vero in tutto 

questo, però l’impressione è che più ci diciamo che i giovani 

vanno ascoltati, e più i giovani – e non solo perché nel frat-

tempo crescono e vengono rimpiazzati da altri – sembrano 

sfuggire ai tentativi di comprensione, perché si chiudono an-

cora di più, o perché le loro istanze si radicalizzano. Genera-

lizzare non si deve, è chiaro che l’universo dei giovani non può 

essere racchiuso in una scatola, ma se c’è un racconto mediatico 

attorno a loro, è con questo che ha senso confrontarsi. E la nar-

razione condivisa ripete che i giovani non li si ascolta abba-

stanza. Forse allora, considerato il fallimento dei tentativi, si 

potrebbe provare a modificare lievemente l’approccio e pen-

sare che prima sarebbe utile incominciare ad ascoltare noi 

stessi, cioè noi grandi, o vecchi se si vuole, e poi chiederci se 

più che “ascoltare” i giovani non sia importante innanzitutto 

“esserci” per i giovani, cioè i nostri figli, i loro amici. 

Ma cosa significa ascoltare noi stessi? Essenzialmente tenta-

re un onesto confronto come generazione con la responsabi-

lità del presente, per chiarire se esistono almeno un paio di 

punti fermi e accordarsi tra noi adulti intorno a cosa sia be-

https://www.avvenire.it/redazione/massimo-calvi-33


 ne e cosa no. Perché ci si può disporre con apertura verso le ra-

gazze e i ragazzi e la direzione dei loro tragitti, ma poi se non si è 

in grado di fissare un orario per metterli a letto o per il rientro a 

casa, tutto diventa difficile.  

Ascolto e comprensione sono concetti simili, ma fioriscono 

se il terreno è ricco di confronto e dialogo. Ora, c’è ancora 

qualcuno là fuori capace di essere un esempio, in questo?  

In un momento in cui alla libertà di parola si sta sostituendo la 

libertà di mettere a tacere le parole altrui, dai social, agli eventi, 

alle redazioni dei giornali? Più che ascoltare i giovani, forse si 

deve ricominciare dall’esserci, per i giovani.  

Che non significa, come un po’ semplicisticamente ritiene qualcu-

no, avere ancora la mamma sempre a casa, ma far capire loro 

che una casa c’è – dove, se possibile, costruire buoni e sacri 

ricordi – una famiglia c’è, e fuori dalla porta c’è anche una 

comunità che non si volta dall’altra parte commentando ogni 

volta che in fondo, cosa sarà mai, sono ragazzi, no?  

Esserci significa mettere innanzitutto una distanza, perché i 

giovani devono parlarsi e ascoltarsi per prima cosa tra di lo-

ro, sapendo che poi, se proprio serve, c’è anche l’adulto, ma, 

appunto, un adulto, non un altro giovane insicuro e soltanto 

un po’ più vecchio.  

Ascoltare non è aprire le orecchie, ma far arrivare la voce alla 
coscienza.  

In questo senso può far luce il contesto ecclesiale, dove, anche 

qui, da più parti, si riflette sulla capacità di porsi in ascolto delle 

nuove generazioni e del loro bisogno rinnovato di spiritualità, sal-

vo poi dover prendere atto di quanto le figure che dovrebbero 

ascoltare siano sì autorevoli, e capaci di coinvolgere, ma numeri- 

camente sempre più rare. O a corto di tempo, ovvero la condizio-

ne fondamentale dell’esserci nel bisogno.  

Insomma, se la vocazione alla presenza è in crisi, incominciamo  

ad occuparlo bene questo spazio vuoto, e con la forza morale che 

il ruolo richiede. Il resto verrà. 

I giovani devono ascoltarsi soprattutto tra loro, tra maschi, 

tra femmine, e anche di più tra maschi e femmine, mentre 



quello che purtroppo si vede è una maggiore fatica al con-

fronto e alla comprensione reciproca, tra mondi sempre più 

pericolosamente monadi. È questa incomunicabilità genera-

zionale, che dalle aule di scuola sembra riproporsi nelle piaz-

ze, nella radicalizzazione delle posizioni ovunque, nella diffi-

coltà a riconoscere e poi a tutelare i presìdi della democra-

zia, a doverci preoccupare. In un tempo in cui non è difficile 

scorgere fame e affamati, anche di giustizia, l’urgenza diven-

ta parlare di cosa è bene e di cosa è male, non di cosa è de-

stra e cosa è sinistra.  

Il compito dei giovani non è così difficile, è quello dei grandi, 

e dei genitori, a essere diventato terribilmente impegnativo. 

 

 

SpazioADO è un ambiente dedicato ad adole-
scenti e giovani dai 14 anni in su. 

È  aperto dal lunedì al 
giovedì presso l’Orato-
rio di Macherio (dalle 
15:30 alle 18:30) come 
luogo dove studiare, 
condividere tempo e 
passioni, trovare acco-
glienza e ascolto.  
Il pomeriggio prevede 
uno spazio per lo studio, 
un momento di meren-
da condivisa e tempo 
per il gioco e la relazio-
ne, la giornata si con-
clude con chi lo deside-
ra con un momento di 
preghiera. Un’occasio-
ne per incontrarsi, co-
noscersi e crescere in-
sieme. 



  

«Mio figlio non viene  

più a Messa».  

Una guida per salvare  

la domenica in famiglia. 

Luciano Moia 
 

Per il Congresso Eucaristico nazionale organizzato a Bari nel 

2005 fu scelto come motto "Senza domenica non possiamo vi-

vere", attribuito ai 49 martiri di Abitene (nell’attuale Tunisia) che 

nel 304 preferirono, contravvenendo agli ordini dell'imperatore 

Diocleziano, andare incontro alla morte piuttosto che rinunciare 

a celebrare il giorno del Signore. Nella cronaca dell’episodio, Feli-

ce, uno dei cristiani sotto accusa, spiega al proconsole Anulino i 

motivi per cui, nonostante il divieto, ha preso parte all’assemblea 

domenicale: «Non ci può essere un cristiano senza il giorno 

della domenica e non si può celebrare il giorno della domeni-

ca senza il cristiano! Non lo sai, Satana, che è il giorno della 

domenica a fare il cristiano e che è il cristiano a fare il gior-

no della domenica, sicché l'uno non può esistere senza l'altro 

e viceversa? Senza la domenica non possiamo vivere». È 

un’affermazione che anche oggi, oltre 1700 anni dopo, interroga 

la nostra coscienza cristiana. 

Perché “senza domenica non possiamo vivere”? 

Da molto tempo ci siamo lasciati scippare la domenica senza par-

ticolari reazioni. Già vent’anni fa, nel corso di quel Congresso Eu-

caristico, erano state sollecitate iniziative, oltre che pastorali, di 

“resistenza sociale” per riaffermare il valore cristiano della dome-

nica, per riappropriarci in qualche modo dello spazio eroso dai 

vari obblighi domenicali diventati pian piano ordinari, abituali, 

normali. I risultati però, dobbiamo ammetterlo, non sono stati in-

coraggianti. A parte qualche iniziativa per chiedere la chiusura 

domenicale dei centri commerciali e dei negozi, rimasta sostan-

zialmente senza esito, non siamo riusciti a cambiare quasi nulla. 

A partire dalla mentalità che ci ha portato a trasformare la 

https://www.avvenire.it/redazione/luciano-moia-139


domenica in uno spazio dove infilare tutte le rimanenze, le 

incombenze, gli appuntamenti non espletati in settimana. La 

spesa? Andiamo la domenica. Le pulizie di casa? La domeni-

ca. Il pagamento online delle bollette? La domenica. Rispon-

dere a quella decina di mail di cui non siamo riusciti ad oc-

cuparci? La domenica. E tanto altro. Tutto assolutamente 

inderogabile. Tutto fondamentalmente obbligatorio.  

Ma è giusto così? Proviamo a riflettere insieme. Chiediamoci co-

me dovrebbe essere organizzata una domenica cristiana a partire 

dalla famiglia, dai suoi riti, dallo scorrere di appuntamenti e di 

impegni che dovrebbero essere pensati per celebrare la bellezza 

dello stare insieme, del fare comunità – quella domestica e quella 

allargata ad altre famiglie – del ritrovarsi per rinsaldare le rela-

zioni che contano, senza assilli di tempo o di scadenze urgenti. 

Stiamo inseguendo un modello sconfitto dai ritmi della postmo-

dernità oppure si tratta di un obiettivo ancor attuale, utile per 

umanizzare la scansione di un giorno speciale, come appunto do-

vrebbe essere la domenica, il giorno della famiglia cristiana, della 

festa, quindi anche della preghiera e della fede condivisa e cele-

brata? Pensiamoci. 

E quando i figli non vanno più a Messa? 

Per due genitori cristiani che si sono spesi con impegno e dedi-

zione nell’educazione alla fede non c’è fallimento più profondo 

della decisione dei figli adolescenti di non andare più a Messa, 

talvolta di chiudere proprio la porta a qualsiasi rapporto con la 

fede. «Ma come, abbiamo sempre cercato di essere coerenti con la 

preghiera in famiglia, la partecipazione alla Messa, l’impegno in 

parrocchia e nelle varie attività comunitarie e adesso? Questa è 

la risposta?». Ebbene sì, succede molto più spesso di quanto si 

possa immaginare. E sarebbe sbagliato farne una tragedia. 

Nello tsunami dell’adolescenza la voglia di prendere le di-

stanze dai genitori si manifesta proprio in quegli ambiti che 

loro sentono più importanti per mamma e papà. Non sono 

diventati improvvisamente cattivi e insensibili. Non stanno 

tradendo i valori che abbiamo cercato di trasmettere con 

tutta la coerenza consentita dalle nostre fragilità. Semplice-



 mente stanno crescendo. E, nella crescita, c’è un bisogno 

prorompente di cercare strade diverse rispetto a quelle per-

corse insieme ai genitori fino a poco tempo prima. Non è un 

rifiuto della fede, sbagliato parlare di anticlericalismo o addi-

rittura di ateismo. I ragazzi stanno solo cercando la propria 

strada anche nel rappor-

to con la fede e questa 

ricerca può tradursi in 

una presa di distanza 

dalla Messa e dalle altre 

pratiche religiose. Per 

noi genitori la domenica 

diventa improvvisamen-

te triste e pesante. Ma in quella scelta – che poi scelta non è – 

c’è anche il gusto della sfida ai genitori. È come se ci dicesse-

ro: vediamo adesso come vi comportate. Vediamo se continuate 

ad andare a Messa anche ora che noi non ci veniamo più. Vedia-

mo se la vostra fede è davvero solida. Vediamo che esempio ci 

date domenica dopo domenica.  

Per i genitori la sfida “anti-Messa” dei figli adolescenti è l’ora 

della prova di maturità. Obbligare? Scegliere la strada del ri-

catto - «Non vai a Messa? Ti sequestro il telefonino» - non 

servirebbe a nulla. Anzi, non farebbe che peggiorare la situa-

zione. Anche nei confronti dei nostri figli, la strada del Van-

gelo dev’essere una proposta, non un’imposizione. Inutile an-

che pretendere di convincerli con le parole, con i riferimenti filo-

sofici o teologici. Non c’è gioia più grande per un figlio che ha co-

minciato a studiare filosofia al liceo, della contestazione dei prin-

cipi della fede a colpi di razionalismo e di empirismo. Ho trascor-

so interi pomeriggi domenicali a discutere con mia figlia delle pro-

ve dell’esistenza di Dio partendo da san Tommaso e da sant’An-

selmo. Il miglior risultato è stato un pareggio. Eppure ero del tut-

to consapevole che, soprattutto nella mente di un ragazzo avvolto 

dal fuoco della contestazione globale, la fede non è un traguardo 

che si possa ottenere con i ragionamenti. 

E allora? Non resta che arrendersi? No, la strada più opportu-

na rimane quella del rispetto, della coerenza, della speranza e 



dell’umiltà. Il rispetto serve per evitare scivolamenti autori-

tari o ricatti morali. La coerenza per continuare a partecipa-

re alla Messa con serenità e normalità – senza rivendicazioni 

e senza ostentazioni – mostrando che per noi si tratta di un 

momento davvero importante che dà senso alla domenica, la 

speranza per affidare il futuro dei nostri ragazzi nelle mani 

di Dio. Perché dobbiamo convincerci – ecco l’umiltà – che 

quando si parla di educazione alla fede non tutto dipende da 

noi genitori. Contano anche le proposte ecclesiali che, come 

sappiamo, non sono sempre in sintonia con il gusto e le richieste 

dei ragazzi. Conta la scuola, contano gli amici, conta il contesto 

in cui il ragazzo vive. E, alla fine, conta la qualità della nostra 

silenziosa testimonianza cristiana. Magari passeranno anni, 

magari servirà un evento inatteso, anche drammatico, magari oc-

correrà attendere la stagione dell’amore, quello importante, 

quando tutto si rimescola e si definisce, ma quella testimonianza 

radicata nel cuore dei nostri figli prima o poi germoglierà con 

frutti di bene. E, magari da lontano, senza pretendere di restau-

rare stagioni che non potranno più tornare, attenderemo ancora 

con gioia l’arrivo della domenica. 

È davvero possibile riorganizzare la domenica? 

La nuova iniziativa lanciata in queste settimane per mettere in 

discussione la logica dei centri commerciali e degli altri negozi 

sempre aperti sembra concentrare il problema sugli acquisti do-

menicali. Ma è davvero così? Se tante famiglie cristiane, an-

che praticanti, anche impegnate in parrocchia, trascorrono 

qualche ora insieme al centro commerciale per la spesa setti-

manale, è colpa del centro commerciale aperto o della fami-

glia stessa che considera attrattivo quello spazio? Oppure 

dobbiamo prendercela con un’organizzazione sociale come la no-

stra che, soprattutto nei grandi centri urbani, consuma tempi ed 

energie, spazi e occasioni relazionali, tanto che durante la setti-

mana sembra impossibile trovare un momento libero al di là del 

lavoro e dell’ordinaria gestione della casa, presi come siamo da 

assurdi vortici di urgenze? Probabilmente nessuna di queste do-

mande va al cuore del problema. Facciamo un’ipotesi pressoché 



 irrealizzabile. Se da domenica prossima tutti i centri commerciali, 

i supermercati e i negozi decidessero di rimanere chiusi, cosa 

cambierebbe? Solo un’ipotesi, come detto, perché interpellati sul-

la questione tutti i marchi più importanti della grande distribu-

zione si sono già detti contrari. Quindi non succederà, ma se suc-

cedesse? Le famiglie ritroverebbero ritmi e appuntamenti più ade-

guati alla celebrazione domestica e religiosa della domenica? Le 

chiese, liberate dalla “concorrenza” dei centri commerciali, torne-

rebbero a riempirsi di fedeli? I soldi risparmiati grazie all’azzera-

mento dei costi di apertura e degli stipendi domenicali degli ad-

detti finirebbero davvero, come auspicato, a sostenere iniziative a 

vantaggio delle famiglie? Evidentemente no. E chi immagina il 

contrario ha smarrito le misure della realtà. La domenica non 

tornerà ad essere a misura di famiglia grazie alla chiusura dei 

centri commerciali, ma solo per le scelte che le famiglie stesse sa-

pranno compiere per riorganizzare in modo ragionevole il loro 

tempo insieme. Se il problema fosse solo quello di evitare l’aper-

tura domenicale del centro commerciale per trovare il tempo della 

Messa, basterebbe decidere di partecipare tutti insieme, genitori e 

figli, alla liturgia prefestiva del sabato sera, che assolve piena-

mente il precetto. Ma, evidentemente, non è solo questo.  

Il problema non è il centro commerciale aperto, ma l’identità 

stessa della famiglia che, nella confusione dei ruoli e degli 

obiettivi di questi ultimi decenni, ha smarrito anche tempi e 

modi della sua ritualità domenicale. Un aspetto che sarebbe 

sbagliato considerare solo accessorio perché la famiglia vive 

anche di consuetudini, di tradizioni, di appuntamenti entrati 

nel paradigma delle relazioni. 

Stiamo davvero perdendo le ritualità familiari? 

Sarebbe facile rispondere guardando le statistiche. Perché – po-

tremmo dire - le famiglie si stanno sempre più disgregando, per-

ché quelle “nuove” non riescono a rimpiazzare la perdita di quelle 

che non ci sono più per motivi anagrafici o sono diventate disfun-

zionali per patologie relazionali. Perché le famiglie con figli, che 

già adesso in alcune regioni sono in minoranza rispetto agli altri 

modelli familiari, saranno superate dal punto di vista numerico 



dalle famiglie senza figli entro il 2040. Ma le statistiche, se sono 

preziose per darci la misura della realtà, non spiegano perché le 

cose vanno proprio in quel modo. Ora, per capire la perdita di 

qualità delle domeniche in famiglia, dobbiamo andare un po’ più 

a fondo. Spieghiamo prima di tutto perché – al di là degli 

aspetti riguardanti la fede che vedremo tra poco – la domeni-

ca rappresenta per la famiglia un momento insostituibile. E 

perché quelle ritualità domestiche, che si stanno perdendo, 

rappresentavano un momento d’approdo importante per tut-

ta la famiglia. Fino a qualche decennio fa la domenica delle fa-

miglie cristiane ruotava in gran parte intorno alle proposte e ai 

tempi della comunità. La Messa del mattino, il pranzo in fami-

glia, le iniziative ludico-formative del pomeriggio. Erano momenti 

attesi non solo per i 

contenuti e il signi-

ficato di quegli ap-

puntamenti, ma per 

l’incontro con le al-

tre famiglie, per rin-

focolare il senso di 

comunità, per lo 

scambio di espe-

rienze e di opinioni. 

Erano momenti che, 

in modo semplice, 

regalavano serenità interiore, che nutrivano il bisogno di senso e 

di spiritualità (la Messa), che alimentavano la gioia della condivi-

sione e della convivialità domestica (il pranzo in famiglia), il pia-

cere dell’amicizia e del rapporto sociale (le iniziative pomeridiane 

in parrocchia).  Sarebbe sbagliato pensare che tutto questo ap-

partiene al passato. In alcune comunità, soprattutto per le fami-

glie che hanno figli in età scolare, queste proposte funzionano 

ancora, anche se in misura molto inferiore rispetto al passato. 

Ma ci sono anche comunità – e le statistiche ci dicono che sono 

la maggioranza – che fanno fatica a mantenere la loro funzione di 

polo aggregante. Il grande esodo del “dopo Cresima”, che vede i 



giovani allontanarsi in modo purtroppo sistematico, rende spesso 

problematica anche la presenza dei genitori. Resistono quelle co-

munità in cui sono sorti progetti coinvolgenti di presenza e di 

partecipazione. I gruppi famiglia sono un esempio interessante in 

questa direzione. Laddove c’è stata la capacità e la competenza di 

mantenere vivo il desiderio di confrontarsi, di approfondire insie-

me, di ritrovarsi per il gusto di vedere il mondo nella prospettiva 

della famiglia, il modello domenicale tradizionale in qualche mo-

do resiste. E si tratta di un momento di ristoro spirituale che nu-

tre sia la vita della coppia, sia che continua a rappresentare una 

testimonianza importante per i figli adolescenti, anche quando 

hanno scelto altre strade. 

Ma qual è la domenica della piccola Chiesa domestica? 

Non si tratta naturalmente dell’unico modello di domenica cri-

stiana in famiglia. La ritualità può cambiare, gli impegni si pos-

sono diversificare, la presenza in parrocchia non è l’unica moda-

lità per vivere cristianamente la domenica familiare. Anzi, una 

delle intuizioni più originali del Concilio Vaticano II – i cui docu-

menti adesso papa Leone sta rilanciando e approfondendo nelle 

sue catechesi del mercoledì – è quella della famiglia come pic-

cola Chiesa domestica. Cosa vuol dire? Famiglia e Chiesa 

non sono in alternativa, non sono due ambiti staccati e inco-

municabili. La famiglia, che precede la Chiesa sul piano sto-

rico ed ontologico, è già piccola Chiesa domestica, in quanto 

assemblea – il significato greco di ecclesia – che si forma, 

cresce e si sviluppa nella prospettiva dei valori fondamenta-

li, l’amore e la vita. Si tratta di un concetto importantissimo 

di cui si è parlato molto senza mai tradurre davvero quella 

meravigliosa intuizione conciliare in prassi pastorale.   

Solo durante il Covid, quando le celebrazioni in chiesa erano so-

spese, si è tornati a parlare del valore della liturgia familiare, del 

significato anche ecclesiologico di un momento che, pur vissuto 

tra le pareti di casa, riassume totalmente la pienezza della fede. 

Ecco perché diciamo che i genitori sono i primi educatori alla fe-

de dei loro figli, ecco perché la teologia ci spiega che l’amore tra 

genitori e figli rimanda alla “pericoresi trinitaria”, cioè la meravi-



gliosa danza che lega con l’amore eterno Padre, Figlio e Spirito 

Santo. Un concetto difficile se pretendiamo di razionalizzare nella 

sua profondità e vastità il mistero trinitario, ma straordinaria-

mente semplice ed immediato se, come ci suggerisce la teologia 

nuziale, prendiamo ad esempio i legami d’amore familiare.  

Perché diciamo questo? Per dimostrare la piena legittimazio-

ne della famiglia a considerarsi e ad agire come piccola Chie-

sa domestica che, anche nell’organizzazione della domenica, 

può scegliere strade alternative, pienamente e profondamen-

te cristiane. Allora, fermo restando l’appuntamento con la 

Messa domenicale, una passeggiata in campagna insieme ai fi-

gli che si trasforma in 

momento di dialogo, in 

osservazione grata e 

stupita della natura, in 

gioiosa condivisione di 

una spiritualità che 

nasce dalla bellezza del 

Creato non può rap-

presentare una lieta 

celebrazione della festa 

domenicale? E andare 

al cinema insieme? E a 

visitare un museo? Anche qualche lavoretto di ordinaria manu-

tenzione della casa, se affrontato in una logica di sostegno reci-

proco per educare i figli ad offrire il loro contributo alla gestione 

dell’abitazione familiare, non va considerato un modo disdicevole 

per celebrare la domenica. Potremmo dire che la parola magica 

per definire il senso familiare della festa è “insieme”, ma oltre 

l’ordinario. Occorre cioè puntare su proposte – e davvero la 

fantasia di ciascuno può inseguire percorsi senza fine – che 

sappiano “segnare” la domenica con il gusto e l’originalità di 

qualcosa che rompe gli schemi del resto della settimana. 

Perché “insieme” definisce davvero la ritualità familiare del-

la domenica. 

 



 

Coltelli a scuola:  

nessun metal detector  

può sostituire  

un educatore 
 

Roberto Colombo 
 

 

L’accoltellamento mortale di uno studente nell’Istituto Einaudi-

Chiodo di La Spezia, per mano di un suo compagno di scuola di-

ciannovenne, ha ferito la coscienza di tutti non meno di quanto 

la lama fendente ha trafitto il torace di Abanoud. Siamo anche 

noi lesi esizialmente, perché nel cuore di ciascuno alberga il 

genuino desiderio della vita, non della morte; quello dell’a-

micizia, non dell’odio; della pace, non della violenza; del per-

dono, non della vendetta; quello della felicità, non della sof-

ferenza. 

Non siamo fatti per incassare senza dolore un colpo come questo. 

Anche la frequenza con cui, negli ultimi mesi e giorni, dal mondo 

ci hanno raggiunto notizie di aspri combattimenti che lasciano 

sul campo tanti caduti, di famiglie bruciate dal fuoco di guerra e 

città sventrate dai missili, di bambini falcidiati dalla denutrizione 

bellica e ospedali distrutti che non possono più curare i malati, 

di manifestanti uccisi nelle piazze e pene capitali sommarie – an-

che questo immenso e reiterato dramma umano – non è capace 

di assuefare il nostro cuore alla violenza che distrugge la vita, al-

la vendetta che arma la mano, al potere che schiaccia l’altro per 

affermare sé stesso. No, ci ribelliamo. 

L’irriducibile grido della vita 

Ci si può adattare a tanti eventi e cambiamenti nel mondo, alcu-

ni inimmaginabili uno o due decenni fa. È la strategia del 

“coping” fisico, cognitivo ed emotivo che la fisiologia e la psicolo-

gia documentano in diverse situazioni individuali e sociali. Di-

ventiamo capaci di convivere con i mutamenti climatici, l’inqui-

https://www.tempi.it/author/roberto-colombo/
https://www.corriere.it/cronache/26_gennaio_17/la-spezia-studente-ucciso-abu-atif-scuola-compagni-5ebcf880-d210-46dd-84d8-1b47a58a7xlk.shtml
https://www.corriere.it/cronache/26_gennaio_17/la-spezia-studente-ucciso-abu-atif-scuola-compagni-5ebcf880-d210-46dd-84d8-1b47a58a7xlk.shtml


namento dell’aria e dell’acqua, lo stress da studio o da lavoro, le 

nuove tecniche di comunicazione ed insegnamento, l’intelligenza 

artificiale, schieramenti geopolitici inediti e le loro conseguenze 

sociali ed economiche. 

Ma non riusciamo a silenziare il grido del nostro cuore in-

quieto che va alla riscossa dalla nostra apparente nullità, de-

bolezza, confusione o cattiveria. L’evidenza e l’esigenza, l’ur-

genza che ci fa domandare per tutti quello che chiediamo 

per noi: il riconoscimento che “io” sono, che “tu” sei, che 

“noi” ci siamo perché fatti da un Altro non per la morte, ma 

per la vita. «Dio non ha creato la morte e non gode per la ro-

vina dei viventi. Egli infatti ha creato tutto per la vita; le 

creature del mondo sono sane, in esse non c’è veleno di mor-

te, né gli inferi regnano sulla terra» (Sap 1, 13-14). 

Quanto accaduto nell’Istituto ligure – quel male senza “pietas” 

che ha fatto alzare il coltello di uno studente contro un ragazzo 

come lui – qualunque ne sia stato il movente remoto e prossimo, 

ci inquieta sino alle ossa, scuote dal torpore della coscienza que-

sti giorni in cui da poco sono tornati in aula professori e studen-

ti, fa scrutare i nostri figli con occhi più attenti, carichi di do-

mande e di timori. 

Oltre il detector, il rischio educativo 

L’educazione è un rischio, è sempre un rischio perché fa i 

conti con la libertà dell’altro, e ci chiede di farli con la no-

stra. Ma senza il rischio dell’educazione, cui è impossibile 

sfuggire, non vi è presente e non vi sarà futuro per noi e per 

i ragazzi. Quel che è successo a La Spezia ci richiama tutti – 

genitori e insegnanti – che oggi la responsabilità educativa, 

più greve rispetto al passato, è diventata cruciale. 

Nessun inasprimento disciplinare, strategia di sorveglianza ocu-

lare o elettronica, e richiamo al rispetto delle regole – pur dovero-

si in alcune circostanze – potrà vicariare una presenza educativa  

che non si pone in una famiglia, in una scuola o in una comuni-

tà. Ed educare significa anzitutto scoprire le domande irridu-

cibili che sono nel cuore dei ragazzi così come nel nostro, 

dalle quali sempre partire (e ripartire ogni volta, come la pri-

https://www.tempi.it/ai-sacconi-libro-futuro-lavoro-macchine-liberta/
https://www.tempi.it/ai-sacconi-libro-futuro-lavoro-macchine-liberta/
https://www.tempi.it/fascino-drammatico-educazione/


ma volta che ti sei seduta ad ascoltare tuo figlio o sei entra-

to in classe). 

Quando si varca la soglia della scuola ogni mattina, più che il 

“metal detector”, agli insegnanti serve il “detector del cuore”, 

la disposizione a scoprire e lasciarsi provocare e lanciare 

nell’avventura educativa dalle domande profonde, radicali 

che i loro allievi nascondono dentro di sé e che urgono, an-

che solo tentativamente, incipientemente una risposta che 

essi non possono darsi da soli (e neanche noi). Essa viene da 

un Altro. Nel più bel giorno della loro vita, come lo è stato 

per la nostra.  

Non sono gli scrupoli per la sicurezza a scuola che eviteranno 

tragedie come quella di pochi giorni fa e faranno diventare gran-

di, adulti i nostri studenti. Scrive Albert Camus: «Non è attraver-

so degli scrupoli che l’uomo diventerà grande; la grandezza viene 

per grazia di Dio, come un bel giorno» (Taccuini, 1935-1959). 

Un ponte per scavalcare l’abisso del male 

L’educazione non previene 

il compimento del male 

che non vogliamo, ma ren-

de possibile vivere il bene 

che desideriamo. E dove si 

afferma, si coltiva il bene, 

lo spazio del male si re-

stringe sempre di più. Il 

male inferto non cancella 

il male ricevuto: lo ripro-

duce, lo perpetua. «Abyssus 

abyssum invocat» (Sal 42, 8) 

dice la Bibbia. Il male è un 

abisso insondabile, per non essere risucchiati dal quale serve un 

ponte per scavalcarlo. Un ponte che ci trasporta verso il bene, 

attraverso il bello e il vero che possiamo incontrare nella vi-

ta, perché il Bello e il Vero sono venuti per primi incontro a 

noi quando Dio si è fatto uomo in Gesù di Nazareth. 

Neppure l’amicizia che ci lega, l’amore fra una donna e un uomo, 



l’affetto che unisce figli e genitori, la fraternità in Cristo, impedi-

sce di dover fare i conti con il male che è in noi e nell’altro. Chi ci 

sta accanto in casa, a scuola, al lavoro, in chiesa, nelle piazze o 

nella politica può diventarci (o apparire ai nostri occhi) nemico. E 

accade anche il reciproco: i nemici possiamo essere o sembrare 

noi. L’ambizione, la competizione, l’invidia della grazia altrui, la 

voglia di potere, il non saper riconoscere i propri limiti e doman-

dare un aiuto, sono i più potenti catalizzatori dell’inimicizia 

(talvolta anche mortale) che scoppia. 

Il miracolo di amare il nemico 

La questione non è cercare di non farci dei nemici o non risultare 

nemico di nessuno. Per chi vive intensamente, attivamente, ope-

rosamente in mezzo alla gente, è impossibile. Anche Gesù aveva 

degli avversari, che lo hanno messo in croce. È stato tradito da 

un amico. Molti lo hanno considerato loro nemico, quelli che al-

lora detenevano il potere religioso e politico. 

Il miracolo, la grazia che possiamo solo domandare per noi e 

per i nostri figli, non è quella di non incontrare chi ci può 

fare del male, ma di amarlo, vincendo l’odio con la forza 

dell’amore, non delle armi. Lo straordinario sta qui. Amare 

chi ci vuole bene riesce a tutti. Un giorno, alla fine del tempo, 

non sarà questo il nostro merito. «Se amate quelli che vi amano, 

quale merito ne avete? Non fanno così anche i pubblicani? E se 

date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordi-

nario? Non fanno così anche i pagani?» (Mt 5, 46-47). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Fa’, o Signore…  

Fa’, o Signore, che io sia nel mio piccolo un concreatore e suscitatore di 

speranza. Che tutti i miei amici, i miei compagni e fratelli di strada siano 

suscitatori di speranza. Fa’, o Signore, che avverta sempre il senso del li-

mite anche delle cose migliori, più riuscite, più belle perché non abbia a 

sedermi, bloccando il mio impegno, e a migliorare me stesso nel servizio 

agli altri. Fa’, o Signore, che io senta di meno la mia voce, che sia meno 

innamorato delle cose che faccio per realizzare con i miei amici azioni di 

accoglienza, di “altro pensare”, di “altro sognare”, il Tuo, quello di don 

Bosco, dei santi educatori. Fammi restare un po’ bambino, con il “naso 

rosso” del clown che fa sorridere piccoli e grandi. Fa’ che qualcuno sorri-

da con me e aiutami a non prendermi troppo sul serio, cadendo nella 

trappola del pessimismo, del “tanto, tutto è come prima”, “niente cam-

bia mai”. Aiutami a diffidare di chi si presenta troppo giusto, troppo buo-

no, troppo sicuro di sé e non sente il bisogno di convertirsi ogni giorno. 

Aiutami ad amare “i cattivi”, a sentirmi peccatore tra i peccatori, biso-

gnoso del tuo perdono, assetato di libertà, di giustizia e felicità: affamato 

di pace tra gli affamati di pace, mite con tutti anche quando sono arrab-

biato, puro di cuore anche quando sono in mezzo ai cinici, che deridono 

questa ed altre Beatitudini. Vorrei avere sempre la “schiena dritta” per 

non essere servo del potente, con il coraggio di dire dei “no” o dei “sì”, 

senza paura, quando lo richiede il bene delle persone, di Dio. Donami, 

Signore, la capacità di chiedere consigli, l’umiltà di imparare da tutti, tieni 

desta in me la curiosità e la voglia di stupore, per continuare a cercare il 

mistero contenuto in ogni persona, scoprendo in ognuno la “storia sacra” 

che ha scritto con la sua vita. So che ogni ragazzo, ogni persona, è irripe-

tibile, unico. Aiutami a leggere la sua originalità, ad intuire anche le do-

mande che non mi fa per essere una risposta credibile con la mia parola, 

la mia presenza, la mia vita. Signore, aiutami a servire più che ad essere 

servito, ad agire più che a parlare, ad amare chi chiede di essere amato, 

ad amare anche le differenze, a perdonare e riconciliarmi senza lasciare 

passare troppo tempo, perché il perdono è proprio dei figli di Dio. Si-

gnore, mi hai chiamato ad essere educatore, ad incarnarmi negli altri, do-

ve tu sei presente come ragazzo di strada, come povera vittima di violen-

za, di abbandono, di rifiuto. Ci tengo a non deluderti ma tu stammi sem-

pre vicino.  

AMEN. Così sia. Sia davvero così.  


